
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

 هنر و تمدن اسلامی

 
 
 

 دکتر گلناز کشاورز 

 

 
 

 



 

 مطالب فهرست

 3................................................................................................ (فیفصل اول )تعار

 3............................................................................................ تمدن  فیتعر- 1- 1

 4.......................................................................................فرهنگ فیتعر- 2- 1

 5................................................................... و تمدن   فرهنگ  سهیمقا- 3- 1

 6 ..................................... تمدن ها   به  یده  بر شکل ایجغراف  نقش- 4- 1

 6 ............................................... در هنر  رانی ا  یطیمح طی شرا  ر یتاث- 5- 1

 8............................................. (رانیدر ا  یتمدن اسلام   شیدایفصل دوم )پ

 8......................... ی اسلام -یرانی ا  ییتا شکوفا  یاز تداوم ساسان- 2- 1

 10 ................................... م( ۸۷3–۸2۰ق /  25۹–2۰5)  انیطاهر- 2- 2

 13 ................. م( ۹2۸–۸۶4ق /  31۶–25۰طبرستان )  ان  یعلو- 3- 2

 15 ..................................... م(1۰۹۰–۹31ق / 4۸3–31۹)   اریآل  ز- 4- 2

 18 ............... م(1۰۶2– ۹34ق /  454–322) انیلمید/هیآل  بو- 5- 2

 21 ................................. م( 1۰۰3–۸۶1ق /  3۹3–24۷)  ان یصفاّر- ۶- 2

 23 ................................. م(1۰۰5–۸۷4ق /  3۹5–2۶1) انیسامان- ۷- 2

 27 ................................ م( 11۸۶–۹۷۷ق /  5۸2–3۶۶)  ان یغَزنو- ۸- 2

 30 ............... م( 11۹4–1۰3۷ق /  5۹۰–42۹بزرگ )   ان یسلجوق- ۹- 2

 39 ............................ ( یسلجوق  انی سفال از صدر اسلام تا پافصل سوم )

 42 ........................................................................... تحولات  یخط زمان- 1- 3

 42 ........................................................... هاو کارگاه هاکیانواع تکن- 2- 3

 43 ............................................................................... زبان نقش و خط - 3- 3

 43 ...........................................................................................ی جمع بند- 4- 3

 44 ............................................................................... ( یفصل چهارم )جمع بند

 44 ............................................................................................ ی جمع بند- 1- 4

 48 ......................................................... ی: تفکر و هنر اسلام  جهینت- 2- 4



 
 
 
 

 

 

   فصل اول )تعاریف(

 

 تمدن تعریف  -1-1

آداب و رسوم  ،فنون  ،ها ،هنرها  دانش ی از مجموعه  تمدن عبارت است» :نویسد تمدن می در تعریف هرسکویتس

قرون و اعصار   طی  انسانی های افراد و گروه  های در پرتو ابداعات و اختراعات و فعالیت که اجتماعی تاسیسات نهادهای

  مثل .است رایج ، ارتباط دارند با هم که و یا چند جامعه جامعه یک  های قسمت و در تمتم یافته و تکامل توسعه  گذشته

  خاص بستگی و تکنیکی  ،تاریخی  جغرافیایی عوامل  به که است هایی ویژگی  تمدن ایران و هر کدام دارای  ،تمدن مصر

  «دارد.

 

  قدر کافی متنوع و به قدر کافی به و شهر نشینی  بزرگ از پدیده های  قدر کافی به ای مجموعه را تمدن موس رسلما

 .  مشترك است  چند جامعه بین معمولاً دانسته که و کیفی از نظر کمی با اهمیت

 

  تکامل شهرنشینی  آورد که حساب می در شمار تمدن به را وقتی جوامع فرهنگی های و فعالیت  ها اندیشه دورانت ویل

شود و   امکان پذیر می فرهنگی در اثر وجود آن خلاقیت  داند که می اجتماعی ینظم شامل تمدن را  وی  باشد. یافته

شود و یا آن  آن می در حرکت تسریع یا سبب داند که چند می عواملی  تمدن را تابع همچنین  وی .کند  جریان پیدا می

  ، جغرافیایی ،نییشناخت سرزم ند از شرایطا نظر او عبارت به عوامل و این داشتهباز   ،دارد در پیش که را از سیر و حرکتی 

 . و قانون اخلاقی وحدت زبانی ،سیاسی نظم ،روانی ،زیستی ،اقتصادی

 

اندیشه  با یک  هر تمدنی  که  توان گفت  فوق می  تعاریف  به  توجه  با   علت   است  ممکن  گیرد.   می  شکل  اساسی  یا چند 

  تمدن بیشتر بهدر هر حال . را می توان به عنوان نمونه بیان کرد تمدن اروپا  اقتصاد باشد. مثلاً  در عرصه تمدنی شکوفایی

بشر    ها در طول تاریخ  میراث انسان  .هاست  فراتر از قومیت  که  ها اشاره دارد  انسان  زندگی  و تکنولوژی   مادی  های  جنبه 

 حسوب می شود.م

 

و    جمعیت  تراکم  دلیل  به  ،در شهر  که  علت  این  شاید به  اند.  تمدن دانسته  را لازمه  شهرنشینی  ، دورانت  ویل  مثل  افرادی 

پیچیده می  تقسیم  ، نیازها  افزایش نهادهای  تقسیم  این  .شود  کار    و   ، سیاسیاقتصادی  نهادهای  مثل  بشری  کار در تمام 

  تمدن بروز می   ،ابداعات و اختراعات  گیری  و شکل  تمدن  به  تکنولوژی   حال با راه یافتن  در این  افتد.   اتفاق می  اجتماعی

 را برآورده کند.  ساکنانش مادی تواند نیازهای عناصر تمدن می شود.

 

تا   کند  می کمک تمدن هر جامعه . شناختمحسوب می شودآن  بارز فرهنگ  هایاز نشانه است و  هر جامعه ن، هویتتمد

یابند    انشعاب می  پویا هستند که  ن ها پدیده هاییتمد  برد.  پی  زندگی  به   نسبت  و دیدگاه آن جامعه  جهان بینی  به  نسبت 

 کنند.  و سر انجام افول میشوند  ادغام می در هم

ها، هنرها، فنون و نهادهای  ای گسترده از دانشهرسکویتس تمدن را مجموعه   پس به عنوان جمع بندی می توان گفت که 

ها و  کند. مارسل موس بر مقیاس بزرگ و تنوع پدیدهداند که در گذر زمان میان چند جامعه جریان پیدا میاجتماعی می

زند، »نظم اجتماعی« و معمولاً »شهرنشینیِ کند. ویل دورانت وقتی از تمدن حرف میپیوندشان با شهرنشینی تأکید می



 .کندنظر او همین نظم، خلاقیت فرهنگی را ممکن میگیرد؛ چون بهپیشرفته« را شرط می

  هر سه دیدگاه نکات مهمی دارند، اما اگر تمدن را فقط به »شهر« یا فقط به »فناوری مادی« فروبکاهیم، از نقش  :نقد کوتاه

شویم. همچنین تمدن  غافل می  ای منطقهبین  های مبادلهشبکه  )قانون، آموزش، دیوان، زبان نوشتاری( و   نهادهای نرم

 گذرد معمولاً »فراقومی« است و از مرز یک قوم می

  ، و های دانشی و مادی زیرساخت  ،پایداری نهادی  دانیم که بادر این درس، تمدن را سطحی از سازمان اجتماعی می

کند. شهرنشینی پیشرفته  را فراهم می  فرهنگ  تولید و انتقالِ پیچیده  شود و امکانشناخته می  وسیع  های مبادلهشبکه

 .است میزان تثبیت نهادها و توان انتقال میان جوامع   نهایی،  معیار اما  است، رایج یک نشانه

 

حامیان،  )  نهادهای پشتیبانِ تولید هنری  گوییم »هنرِ یک تمدن«، منظور فقط تکنیک یا سبک نیست؛ بلکهوقتی می

شوند.  ای است که باعث پایداری و گسترش آن هنر می های مبادلهشبکه  و  ها و خطوطِ رایجزبان  ،(دیوان، وقف، بازارها

  و   هانامهوقف  و  نویسیکتیبه  ها،نظامیه /مدارس  شبکه  چهارایوانی،   جامع  مسجد  اسلامی،-ایرانی  از این زاویه، مثلاً در دوره

 .هنری صرفاً  نه اند تمدنی  هاینشانه همه تجاری، مسیرهای

 

   فرهنگ تعریف-2- 1

 

بنا بر    فرهنگ  .است   چون متفکر و ناطق  .است   فرهنگ  دارای   که  است   موجودات زنده انسان تنها موجودی   تمامی  در بین

  از زندگی ای هرکدام از آنها جنبه  اما باز هم ،با وجود نقاط مشترك در تعاریف دارد. گوناگونی ، تعاریفمختلف های  دیدگاه

انسان و    معنوی  های  را بیشتر جنبه   فرهنگ  نباشد.   فرهنگ  است  فرد دیگر آن ممکن  برای  اند که  انسان را در نظر گرفته

   .ماست و تمدن درابزار درماست فرهنگ عبارتی  به کنند. اطلاق می مادی  های جنبه و تمدن را به جامعه

 

  می   منتقل   دیگر  نسل  به  از نسلی  معینی  جامعه  اعضای  وسیله  به  داند که  می  از رفتار مکاتب  را ترکیبی  لینتون فرهنگ   رالف 

   .مشترك است  جامعه شود و در میان افراد یک

 

  کسهر    یشیوه زندگ  که  ها و مقاصدی  ها ارزش  باورها رفتارها واکنش  تمامی  بین  است  بنایی  فرهنگ  : گوید  می  کویتس 

 اندیشد.  می کند و هر آنچه   می دارد از آنچه ملت یک از هر آنچه ؛کند  می را مشخص 

 

آداب و رسوم ،رفتارها و عقاید    شامل  دانند که  می  انسانی  مشترك جامعه  را محصول معنوی   فوق فرهنگ تعاریف  به  توجه  با

  اجتماعی  از واقعیت  دورکیم  تواند با تعریف  می  فرهنگ  شود.  اطرافش  با جوامع  جامعه  تمایز یک  تواند علت  و میباشد    می

 نسل   به  بلکه  رود  نمی  انسان از بین   یک  رفتن  با از بین   که  است   فرافردی  پدیده ای  باشد. چون فرهنگ  داشته   همخوانی

 شود.  می منتقل بعدی

 

 مهم است؟   مفهوم فرهنگ و تمدن  تمایز   چرا

  کلان   یافتگیِ»سازمان  یا(  فرهنگ)  زیستن«  زنیم: »معنا و شیوهبرای فهم هنر و تاریخ، باید بدانیم از چه سطحی حرف می

  دین  و  اقتصاد  قدرت،  با  هنر  نسبت  هم  و  کندمی  مبهم  را  هنری  تحلیل  هم  دو،  این  خلط(.  تمدن)  پایدار«  هایزیرساخت  و

 .پنهان را

ها، هنر،  است که از راه زبان، آیین  الگوهای عملِ آموختنی  و   معانیِ مشترك  ای ازفرهنگ شبکه  در نهایت می توان گفت که 

آفریند و هم  می  وحدت  رود(، هم است )از افراد فراتر می  فرافردی  شود. فرهنگمی  تولید و منتقل  ها دانش، هنجارها و ارزش 

 .است تفاوت و تغییر میدان

 



 

 و تمدن فرهنگ  مقایسه -1-3

 سطح و دامنه  .1

 .)زبان، آیین، هنر، هنجارها( در هر جامعه الگوهای عملِ آموختنی  و معانیِ مشترک ای ازفرهنگ: شبکه •

پایدارسازمان :تمدن • راه  یافتگی کلان و  بایگانی،  و  حقوق، خط  و  آموزش  )نهادهای حکمرانی  شهرها،  و  ها 

 .کندای وسیع ممکن میدهنده( که انتقال و گسترشِ فرهنگ را در پهنههای سازمانرسمی، فناوری

 اصل عموم/خصوص  .2

 .دارند فرهنگ جوامع همه •

  و   پایداری نهادی  که  است  پررنگ  وقتی  تمدنی  ٔ  رسند؛ نشانهنمی  تمدنیِ گسترده  سطح  به  الزاماً  جوامع  همه •

 .شکل بگیرد ایفرامنطقه  شبکه

 نسبت تاریخی/نظری  .3

 .دید(: فرهنگ و تمدن را گاه مترادف می۱۹دیدگاه کلاسیک )تایلر، قرن  •

  و  ایستدمی فرهنگ  شانه بر که است کلان« یافتهگذارد؛ تمدن »صورتِ سازمانمی تمایز تحلیلی :رویکرد امروز •

  فرهنگ   شدهسخت /متأخر  مرحله  تمدن  اسپنگلر،  خوانش  در. )کند می  گسترده  مبادله  و  آموزش  بایگانی،  قابلِ  را  آن

 .(است

 گیری عوامل شکل .4

 .پذیرند، اما جغرافیا کافی نیستهر دو از محیط اثر می •

 .برای فرهنگ: زبان/روایت/آیین/هنجارها •

 های راهبردی و شبکه نهادها، قانون و مالیات/وقف، دیوان و خط، زیرساخت  بالا،   موارد  علاوه برای تمدن: به •

 .مبادله

مصرمثال • در  نیل  اما  بستر  ها:  خط/بایگانی  بود؛  و  مالیه،  دیوانِ  آبیاری،  کرد.    تقویمِ  تمدنی  را  مصر 

 .است، نه معیار تمدن تجلی فرهنگیِ محلی  شاهیِ آمل« نمونهچال/زن »برف

 مقیاس فرهنگی/تمدنی .5

درون خود )کردی،    های متکثرفرهنگ  است )تمدن ایرانی/اسلامی(، با  چندقومیتی و فراقومی  تمدن معمولاً •

 .(…لری، فارسی، صنفی/شهری

  ایمنطقهپایداری نهادی + ظرفیت انتقال بین  محور یا فراملی باشد، اما معیارِ تمدنتواند محلی/قومفرهنگ می •

 .است

 



 

 

 ها  تمدن به دهی جغرافیا بر شکل  نقش -1-4

ویژگی مطلق«.  »کارگردانِ  نه  است،  »صحنه«  آب جغرافیا  مانند  طبیعی، هایی  مسیرهای  و  توپوگرافی،  آب،  منابع    وهوا، 

  های سازگارکننده فناوری   گیرد که جوامع بتوانند باکنند؛ اما تمدن زمانی شکل میرا تعیین می  هاها و محدودیتفرصت

ها، کاروانسراها،  )راه  های مبادلهشبکه  و  )تقویم آبی، دیوان مالیه، وقف آب(  نهادها و قوانین پایدار  ،(بندیمثل قنات و تراس)

 .کنند به نفع خود بازآرایی بنادر و بازارها( از این صحنه بهره بگیرند و آن را

تحرك    باشند: از یکجانشینی شهری و کشاورزی تا  طیفی  های زیستدر ایران، تنوع شدید اقلیمی باعث شده شیوه •

سازی بهینه   و  مدیریت ریسک  و دامداری. این تحرك، واکنشی صرف به »تحمیل طبیعت« نیست؛ بخشی از  فصلی

 .خوردگره می بازار اقتصاد شهری و شبکه ها بااست و در بسیاری دوره دسترسی به منابع

تقویم و تقسیم آب، دیوان و  )  نهادها   دهد، همان اندازه که رود نیل بستر می .سازدتنهایی تمدن نمیجغرافیا به •

  ظرفیت تمدنی  هستند که از ظرفیت طبیعی،  های امن و ارزانراه ، وهای آبیاریفناوری (،بایگانی، قانون و مالیات

 .بینیممی راهشهرـ ٔ  سازند. همین منطق را در فلات ایران با قنات، کاروانسرا و شبکهمی

)قفقاز و آناتولی،    محورهای مبادله  مختلف،  هایدوره  در.  ندارند  غرب«/»شرق   ساده  تبادلات فرهنگی و فنی، دوگانه •

  و  ها سبک   و   اندداشته  متفاوتی   وزن(  هند  دریای  و  فارس  خلیج  میانه،   آسیای  و   هند   قاره النهرین و شام، شبهبین

 .اندجریان یافته زمانچند مسیر هم از هافناوری

گره بخورد: مثلاً بارش و تبخیر مؤثر وقتی مهم    پذیریپذیری و اتصالزیست  آمار محیطی وقتی معنا دارد که به •

  مسیر   برابر  در   کوهستانی  مسیر  یک  در  ونقلحمل  کافی وجود داشته، یا هزینه  زیرساخت آبی  شود که بدانیم آیامی

 .است داشته تفاوتی چه ساحلی

بیماری، گسست شبکه  چندعاملی   ها معمولاًزوال/شکوفایی تمدن • اقلیمی، جنگ و مالیات،  تغییرات  های  است: 

اقلیم میمبادله، فرسایش نهادها و شکست   ها کیفیت نهادها و فناوری  تواند ماشه را بچکاند، اماهای حکمرانی. 

 .گیردمی تصمیم آوریتاب است که درباره

 
های آبیاری، مصالح  مثلاً تکنیک)  های سازگارکنندهفناوری  برای تحلیل هنرِ هر دوره، فقط به »طبیعت« نگاه نکنیم؛ به

پشتیبان  ،(بومی آموزش(  نهادهای  دیوان،  مبادلهشبکه   و  )وقف،  یا  )راه   های  معماری  سبک  کنیم.  توجه  هم  بنادر(  و  ها 

 .«وهوااست، نه صرفاً »آب کنش جغرافیا × فناوری × نهاد × بازاربرهم حاصل اغلب سفال، مایهنقش

 

 

 ایران در هنر  محیطی  تاثیر شرایط -1-5

دره کویر،  )کوه،  متنوع  طبیعتِ  ایران،  پهنهدر  بادخور،  »زمینه« های  آبی(  شیوه های  که  کرده  فراهم  معیشت  ای  های 

،  کند های هنری« بدل میاین زمینه را به »سبک   حال، آنچهدهد. با این)کشاورزی، دامداریِ فصلی، شهرنشینی( را شکل می

است. به همین دلیل، نقش    های مبادلهشبکه  و  هانهادها و آیین،  های سازگارسازترکیبِ تکنیک   فقط طبیعت نیست، بلکه 

 .«جایی و همیشه یکسانخوانده شود، نه »همه زمانی -محلی  طبیعت در هنر ایران باید



محیط زیستِ    علی، سیَلْک، سوزیانا( اغلب ازهای چشمه)مثلاً سفال  گرا و انتزاعی در پیشاتاریخ ایراننقوشِ طبیعت  •

ها، بسامدِ نقشِ  در برخی محوطه   گیرند: جانوران بومی )بُزکوهی/قوچ/ماهی(، گیاهان، موج و باد.الهام می  پیرامون

 .کندمی تقویت ای و اقتصادِ دامداری/آبیاری راهای کوهپایهبُز/آب/موج، احتمالِ ارتباط با محیط

ای یا جهش بُز تأکیدشده/پله هایها، شاخها در فلات ایران است. در بعضی محوطهمایهترین نقشیکی از رایج   بُز •

)پیوند با کوه/گیاه/آب( را ممکن   محیطیهای زیست خوانش  شود ودار« دیده میکنار »درخت/بوته/خطوط موج 

 کند.  می

  شان شوند؛ معانیهای مختلف دیده میگون در دورههای هندسی/رزت/ستارهمایهصورت نقش به  خورشید/ماه/ستاره •

تبدیلِ   .تزیینی/نمادینِ عرفی  پررنگ است، در برخی دیگر  نگرانه/تقویمیکیهان  ها جنبهنیست. در برخی دوره  ثابت

  هاییمایهنقش  »گردونه«  و  »چلیپا«  ؛اما یکی از گزینه های مطرح است  نیست  کلی  »خورشید« به »صلیب« قاعده

 .و چندمعنا هستند چندمنشأ 

  ایزدانی   با  آن  پیوند.  یابدمی  آیینی/نظامی/نمادین  اهمیت  هاحوزه  برخی  در  بعد،  به.  م.پ  دوم  از اواخر هزاره  اسب •

 . )اوستا/پساآوستایی( است  متنی بحثی تیشتر، مانند 

 

متکی    دوره  همان  شناسیِباستان  داده  بدانیم و تفسیر نمادها را به  سازعامل زمینه  »طبیعت« راباید  در تحلیل هنر ایران،  

 . آیدیم ید × نهاد × مبادله« پد یک× تکن یطکنش »محشرط است؛ هنر از برهم یعتطبکنیم. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 در ایران تمدن اسلامی پیدایشفصل دوم )

 

 

 

 اسلامی -از تداوم ساسانی تا شکوفایی ایرانی-1-2

 »قادسیه«  تا (  م۶۳۴/ق ۱۳)  »جسر«  از—شد  آغاز  کنندهتعیین  نبرد  چند   با  هجری  سوم  ورود مسلمانان به ایران در دهه

  دستگاه  م، ۶۵۱/ق ۳۱  در  سوم  یزدگرد  درگذشت  با  و—(م ۶۴۲/ق ۲۱)  »نهاوند«   و (  م۶۳۷/ق ۱۶)  مدائن«  »فتح  ، (م۶۳۶/ق ۱۴)

چگونگی    دارد،  اهمیت  آنچه.  فروکاست  نبرد  تاریخ  به  تواننمی  را  اسلامی«  تمدن  »پیدایش  اما.  گسست  هم  از  ساسانی 

  دری  فارسیِ  سپس   و عربی  به  بایگانی   و   مالیات   راه،شهر ها، شبکهاست: دیوان  دادنِ ایرانِ ساسانی در چارچوبی تازهبازسامان

با مسجد جامع،    الگوی شهریِ اسلامی  تدریجبه  و  یافت  وفق  نو  نیازهای  با  تقویم  و  گیریاندازه  زنی،سکه  شدند؛  روزبه   و  ترجمه

 .بازار و محلات صنفی تثبیت شد

  قدرت  عالی  لایه   در  عرب   فرماندهان  سهم  و   شد می  اداره  کوفه/بصره  والیان  مسیر  از  عمدتاً  ایران  امویان،   و  راشدین  در دوره

در ترجمه، حسابرسی و معماری نقش روزافزون داشت. با استقرار عباسیان  کادر اداری و فکری ایرانی حالاین با بود؛ بیشتر

دهی دیوان و سپاه تا شکوفایی ادبیات فارسیِ دری  تر شد: از سازماندر سیاست و فرهنگ برجسته عنصر ایرانی  ق(، ۱۳۲)از  

 .بودند حامیان اصلی هنر ورزان کهای از وزیران و دانشو پیدایش طبقه

نوع رابطه با خلافت    های ایرانی متعددی پدید آمدند. برای فهم هنر، بهتر است آنها را از منظرق، دولت۶تا    ۳های  میان سده

 :ببینیم گریو الگوی حامی

استقلالرقابت • در   :طلبجویانِ  زیاریان  حدی  تا  و  بغداد،  و  عجم  عراق  در  بویه  آل  سیستان،  در  صفاریان 

ای متمایز از های بنایی، چهرههای فلز و پارچه، معماری شهری و کتیبه گرگان/طبرستان. اینان با تقویت کارگاه

 .گری ارائه کردندحامی



 ایران   وسیع  سامانیان در خراسان و ماوراءالنهر، غزنویان در غزنه، و سلجوقیان در پهنه :جوپیمانانِ مشروعیتهم •

  معماری   و  بصری  زبان—و نظام وقف  مسجد جامع و مدارس  ، توسعهگراییِ دینیسنت  بر  تأکید  با —اینان.  عراق   و

 .پیوند زدند، در عین حفظ ذوق و فن ایرانی  به معیارهای جهانِ اسلام را

 :است تداوم و دگرگونی  از منظر تاریخِ هنر، این چند قرن صحنه

 کند؛ گذر می الگوی چهارایوانیِ سلجوقی سپس  تالار ستوندار و از تالار و تزیینات گچیِ ساسانی به معماری •

 یابد؛ از کوفی بناّیی به ثلث و نسخ گسترش می کتیبه •

 رسد؛ از نقوش هندسی/خطاّطیِ سامانی به میناییِ اواخر سلجوقی می سفال •

 .شودمنتقل می وقف امیر/وزیر/فقیه و شبکه ساسانی به از شاه  گریحامی •

بر دولت با تمرکز  را  این جزوه، مسیر  بویه، صفاریان، سامانیان  هایدر  زیاریان، آل  علویان طبرستان،  و سپس    طاهریان، 

ها( بستر  )نه صرفاً جنگ  ها و نهادها زیرساخت  گی شکل گیریچگونتا    دکندنبال می  هایی از غزنویان و سلجوقیانبخش

ترکیبی پایدار    اسلامی به-چرا تمدن ایرانی   به این پرسش پاسخ دهد که  و   ه را فراهم کرد  ها و فنون هنریسبک  دگرگونی

 .بدل شد از نهاد و ذوق

 پایان )ق/م( آغاز )ق/م(  دوره

 م۸۷۳ق / ۲۵۹ م۸۲۰ق / ۲۰۵ طاهریان

 م ۹۲۸ق / ۳۱۶ م ۸۶۴ق / ۲۵۰ علویانِ طبرستان 

 م۹۱۰ق / ۲۹۸ م ۸۶۷ق / ۲۵۴ صفاریان

 م۹۹۹ق / ۳۸۹ م ۸۷۴ق / ۲۶۱ سامانیان 

 م۱۰۹۰ق / ۴۸۳ م ۹۲۸ق / ۳۱۶ زیاریان

 م ۱۰۶۲ق / ۴۵۴ م۹۳۲ق / ۳۲۰ آل بویه 

 م ۱۱۸۶ق / ۵۸۲ م ۹۶۲ق / ۳۵۱ غزنویان 

 م۱۱۹۴ق / ۵۹۰ م۱۰۳۷ق / ۴۲۹ سلجوقیانِ بزرگ

 

 
 
 

 



 

 (م۸۷3–۸2۰/  ق25۹–2۰5) طاهریان-2-2

 
 

 پیدایش و جایگاه سیاسی 

از خاندان فرمانروایان محلی :ریشه و خاستگاه •   )نزدیک هرات( بودند. در منازعه  پوشنگ/فوشنج  طاهریان 

ماهان  بنعیسىبنجانب مأمون را گرفت و در نبرد ری، علی  طاهر بن حسین )ذوالیمینین(  ،مأمون  و  امین   میان

 .)سردار امین( را شکست داد

امارت   سپس  و(  بغداد  های عالی )از جمله شُرطهمأمون به پاداش خدمات طاهر، ابتدا منصب :حکومت خراسان •

 .پایتخت شد نیشابور م(۸۲۰ق/۲۰۵را به او سپرد ) خراسان

خواندند و خراج بودند: به نام خلیفه خطبه می  طور رسمی تابع خلافت عباسیبه  طاهریان :میزان استقلال •

عملاًمی اما  نام    نظامی   و   دیوانی   خودمختاری گسترده   فرستادند؛  در خراسان داشتند. روایت مشهورِ حذف 

 .به »اعلام استقلال کامل« نینجامید و او اندکی بعد درگذشتخلیفه توسط طاهر، 

  خراسان   که  است(  ق ۲۳۰–۲۱۳)حکومت حدوداً    عبدالله بن طاهر   ترین امیر طاهریپس از طاهر، مهم :تداوم •

به کار    م۸۷3ق/25۹  ، دریعقوب لیث صفاّر  خیزش  با  آنکه  تا  آمدند  دیگر  امیر   چند  او  از  پس.  کرد  تثبیت  را

 .طاهریان پایان داده شد

 سرزمین   سیاست و اداره

مرزها • و  برخی :امنیت  با  ایران  شرق  در  شورش   خوارج   طاهریان  درو  و  جنگیدند  محلی  و    سیستان  های 

 .نفوذ یافتند ماوراءالنهر هایی ازبخش

  قیامِدر طبرستان )  مازیار  و(  ق ۳  در آذربایجان )اوایل سده  بابک خرمدین  هایشورش  :های غرب و شمالقیام •

در   )سردار عباسی( بود؛   الافشین  عمدتاً به دست  سرکوب بابک .داد  رخ(  شد  سرکوب  م۸۳۹/ق ۲۲۴  تا  مازیار

 .کردبرجسته است. اینها توجه و منابع را از خراسان دور می عبدالله بن طاهر نقش  سرکوب مازیار

در روزگار عبدالله بن طاهر تأکید    توجه به کشاورزی، آبیاری و انتظام مالیات  منابع بر :اقتصاد و عمران •

 .و تدابیری برای آبادانیِ نیشابور هایی در نگهداری قنواترساله دارند؛ از جمله اشاره به

 فرجام 



نیشابور   و پیشروی یعقوب لیث،  صفاریان  ، اقتدار طاهریان کاستی گرفت. با برآمد محمد بن طاهر  در روزگار •

 .حکومت طاهری پایان یافت  سقوط کرد و م۸۷3ق/25۹در  

 

 دوره با طاهریان هم  های هنرینمونه

  با   که   داریم   مادی/هنری  شاهد  دسته  چند  اما   است؛  مانده   اندك   بسیار  صریح   انتسابیِ  از طاهریان آثار معماریِ دارای کتیبه

 :اندزمانهم  خراسانِ طاهری در ق3و قرن    2اواخر قرن  

 هاسکه .1

o طاهر، عبدالله بن   با نام یا القابِ  نیشابور، هرات و مرو  هایهای مسیِ ضرابخانههای نقره و فلوسدرهم

بندی خوشنویسیِ کوفی آغازین، ترکیب :اندها برای کلاس هنر مهماین سکه .طاهر و محمد بن طاهر

 .دهندرا نشان می «زنی عباسی در قالبِ »قرائت خراسانیهای استانداردِ سکهایِ متن، و فرمتدایره

 

 ه سک-پشت-الدینی-علاء -بهرام-ایران-های-سکه-طاهر-بن-عبدالله-طاهریان

 بری و تزئینات معماری نیشابورگچ .2

o پیچیده ترکیبات  به  ساده  گیاهی  نقوش  نقش  ترتکامل  از  گذار  اسلامیِ  مایهو  ذوق  به  ساسانی  های 

 در این دوره قابل مشاهده است. خراسانی

 

 ق .ه-وسوم-دوم-سدۀ—ری -از-مکشوفه–گچبری-از-قسمتی



 

 بری از تپه سبزپوشان نیشابور گچ 

 

 ه بری مسجد نه گنبد بلخ، اواخر سده دو هجری، اسلیمی ساده به شکل برگ دو شاخهایی از تزیینات گچنمونه  

 (اسلامی  اوایل) نیشابور  شدهسفالِ نقاشی .3

o  همزمان با اواخر طاهریان است. هرچند انتساب دقیقِ  ق ۳نگار/هندسیِ قرن  خط  هایبخشی از سفال

تحلیلکارگاه برای  اما  است،  دشوار  گاه  نخستینزیبایی  ها  خراسانِ  آموزنده  شناسیِ  کوفیِ   :اندبسیار 

 .هاکاسه  بر بدنه های محدود، و تأکید بر گفتارِ اخلاقی/دعایی تزئینی، رنگ

 گری ادبی/هنری حامی .4

o طاهر  دربار بن  رفت  عبدالله  بود.  محل  فارسی/عربی  نویسندگان  و  شاعران  دیوانیِ  وآمدِ  ذوق  پیدایش 

شکلخراسانی خوشنویسان  شبکه  گیری،  و  تقویت  کاتبان  اداری/ادبی  و  شکوفایی )زمینه  زبان  ساز 

 .سامانی( را باید در این دوره دید

 



 
 

 ( م۹2۸–۸۶4/  ق31۶–25۰لویانِ طبرستان )ع- 2-3

 

 پیدایش و جایگاه سیاسی 

جغرافیای کوهستانیِ طبرستان، رویان   فشار سیاسی ـ مذهبی بر علویان در قلمرو خلافت و :گیریشکل  زمینه •

 .های دشوارگذر( بستر جذب »دعوت« زیدی را فراهم کردهای طبیعی و راه)پناهگاه  و دیلمان

  آمل  با پشتیبانی نیروهای محلی و دیلمیان در  م ۸۶۴ق/۲۵۰  در  داعیِ کبیر  مشهور به  حسن بن زید :گذاریبنیان •

در طبرستان درگیر بود و از همان آغاز، رقیب    حکام عباسی و نمایندگان طاهری/پساطاهری  قدرت گرفت. او با

 .جدی خلافت در این کرانۀ دریای خزر شد

  سامانیان  با  نبردی  در  و  کرد  حکومت(  ق ۲۸۷–۲۷۰)  محمد بن زید   پس از او :وبرگشت قدرتجانشینی و رفت •

معروف  )  حسن بن علی اُطروش  افتاد. سپس   دست سامانیان  طور موقت در م( کشته شد و طبرستان به۹۰۰ق/۲۸۷)

های بعد، حاکمانی  پیش برد. در سال  م۹۱۷ق/ ۳۰۴  کرد و تا   بازسازی  دعوت را  م۹۱۴ق/۳۰۱  در (ناصرِ کبیر  به

نفوذ سامانیان و سپس    م ۹۲۸ق/۳۱۶  دست گرفتند تا سرانجام در قدرت را به  الحق(حسن بن قاسم )داعیِ الی  چون

 .بساط دولت علوی را برچید  زیاریان برآمد

 سرزمین   سیاست و اداره

در آداب عمومی، قضا و شعائر سخن    «اصلاحات دینی» های زیدی ازروایت  :نظام مشروعیت و سیاست دینی •

 های کلامیِ رقیب(.  های خاص در اذان/نماز، مقابله با گرایشگویند )تأکید بر بازگشت به قرآن و سنت، قرائتمی

  های پیاپی باداشتند؛ تقابل  آن  نشانده حکام دست  و   خلافت عباسی   علویان دشمنی آشکار با  :ایروابط منطقه •

 .های محلی )مانند باوندیان( چالشِ دائمیِ آنان بوددر شرق و برخورد با قدرت  سامانیان 

بر  :اقتصاد و عمران • کبیر  ویژه در عهدبه)  ساخت مسجد، مدرسه و کتابخانه در آمل  منابع  به (  ناصرِ  اهتمام    و 

کنند. اقلیم پُرباران و مسیرهای محدود کوهستانی، الگوی تمرکز شهریِ  تأکید می  قضایای رفاهی/عدالت قضایی

 .اثر گذاشت  ها(مصالح و فنون معماریِ بومی )چوب و آجر در ویلانماها و زیرساخت  سواحل خزر را شکل داد و بر



 علل دوام و افول 

پناهگاههای محلی دیلمیشبکه   پشتیبانی  :کنندهنیروهای تقویت • در میان    دعوت زیدی  جاذبه  های طبیعی، و، 

 .هایی از مردم طبرستانگروه

)سامانیان(، فشار ساختاری  ترهای بزرگرقابت قدرت زمان در چند جبهه،های مکرر و همجنگ  :فرسایش قدرت •

بر راه  جغرافیا  بلندمدت  وهاکنترل  درونی چنددستگی  ،  در   های  کار  پایان  علوی/محلی(.  مدعیان    )رقابت 

 .رقم خورد م۹۲۸ق/۳۱۶

 

 دوره هم  های هنرینمونه

  شواهد  اما  است؛  مانده   اندك   علوی  صریحِ  های بعدی، آثار شاخصِ معماریِ دارای کتیبهوتصرفسبب رطوبت اقلیم و دخلبه

 :اندمهم زیر

  هاسکه .1

o و گاه با   محمد بن زید   و حسن بن زید هایی چونبا نام های آمل/گرگانهای ضرابخانهها و فلوسدرهم(

اوایل اسلامیهای استانداردِ سکهفرم  دهند چگونهها نشان میعبارات دینیِ دعایی(. این سکه در   زنیِ 

منطقه   یک شیعیحکومت  پیرامتنبومی  ایِ  آغازین،  )کوفیِ  شد  پیوند سازی  حلقوی،  های 

 .سیاست/مذهب(

 های متنی( معماری مذهبی و آموزشی )روایت .2

o  کنند. در یاد می  ناصرِ کبیر  در عهد   ساخت/نوسازی مسجد جامع آمل و مدارس  های تاریخی ازگزارش

را می این دوره  ستون   میان  انتقالی  توان حلقهخوانش هنری،  اوایل اسلامیالگوی مسجدِ  رواج   و  دار 

ندرت به  نخوردهاصیلِ دست  نمونه  هرچند   دانست؛  خزر  سواحل  در   چهارم  در سده   های آجرـتزئینفرم

 .باقی است

 کاری و عناصر بومیِ ساحل خزرچوب  .3

o مذهبی/خانگیچوب   سنت سرستون   کاریِ  )درها،  ایران  شمال  اشکوبدر  ساده،  چوبی(  های  های 

 گرایش به مصالح بومی  گذاری مستقیم به علویان دشوار است، اماهای کهنی دارد. هرچند نسبتریشه 

ت معماری در این منطقه باف—که در این دوره نیز ادامه یافته—ساختِ سبک، سازگار با رطوبت و

 ده است.بو

 نویسی کتابت و دیوان .4

o  ،اوقاف نوشته های  در مکاتبات و    توانست در این دوره،   دیلمی/علوی  شبکه  در کنار عربیِ دیوانی،  

کوفی  ردپای و  تقویت    نویسانکاتبان  زیباییکندرا  منظر  از  خوانا  شناسی،.  و  ساده  در   کوفیِ 

 .ایِ قرن سوم و چهارم قمری برجسته استهای منطقهاسناد/کتیبه 



نمونه های هنری به علویان طبرستان  گذاریتری برای نسبت منابع مطمئن مکتوبات، سکه و   دوره، این دردر نهایت آنکه 

 هستند.

 

 بندی جمع

های  جغرافیای کوهستانی، شبکه  بر  تکیه  با  که  اند (زیدی)  شیعی  ایِمنطقه   حکومت  یک  علویان طبرستان نمونه •

را تجربه کرد و سرانجام زیر فشار سامانیان و    وخیز قدرتافت  شکل گرفت، چند بار  محلی و دعوت مذهبی

 .های تازه )زیاریان( فرو نشستبرآمد قدرت

های زنیِ محلی با پیامسکه :دهدخوبی نشان میرا به  هنرپیوند سیاست دینی با   برای تاریخ هنر، این دوره  •

از این  .و تداوم فنون بومیِ سازگار با اقلیم خزر  ساخت مسجد/مدرسه در آمل  ی ازهایمذهبی، روایت

  شمال  در  هجری  چهارم  هسددر  تر  های بزرگبرای چرخش  ندبستری شد  دیل بهموارد تب  این نمونه ها هستند.

 .ایران

 
 
 

 

 ( م1۰۹۰–۹31/  ق4۸3–31۹آلِ زیار )-2-4

 

 پیدایش و جایگاه سیاسی 

 البرزِ   از  گیلکی  و  دیلمی  فرماندهان،  چهارم هجری در شمال ایران  در پیِ خلأ قدرتِ سده :گیریزمینه شکل •

 بستر   این  بر زیار  آلِ.  داشتند  تقابل  و  ائتلاف  نوسانِ  محلی   نیروهای  و   سامانیان  خلافت،  میان  و   برآوردند  سر  شرقی

  .گرفت قدرت طبرستان/گرگان در

های نظامی، ری، همدان و اصفهان را گرفت و قصد احیای گیری از شورش مرداویج بنِ زیار با بهره :گذاریبنیان •

  .م کشته شد۹۳۵ق/۳۲۳سوی بغداد داشت، اما در شکوه ساسانی و حرکت به



  و  فراز  با (  م۹۶۷–۹۳۵/ق ۳۵۶–۳۲۳)  وشمگیر  پس از مرداویج، برادرش :وبرگشت قدرتجانشینی و رفت •

  بیستون   او از  پس.  شد  کشته  گراز  شکار  در  م۹۶۷  در  او.  داشت  نگه  را  حکومت  بوییان   و  سامانیان  میان  بسیار  فرود

)  قابوس بن وشمگیر  سپس   و نوبت    تخت   بر(  م۱۰۱۲–۹۹۷  و  ۹۸۱–۹۷۷/ق ۴۰۳–۳۸۷  و  ق ۳۷۱–۳۶۶دو 

( م ۱۰۵۹–۱۰۳۱/ق ۴۵۱–۴۲۱)  شیروانانوشرون/انو  و(  م۱۰۳۱–۱۰۱۲/ق ۴۲۱–۴۰۳)  منوچهر  آنگاه.  نشست

  گیلانشاه   امیر،  آخرین  و  کردند  حکومت(  م۱۰۸۷–۱۰۴۹/ق ۴۸۰–۴۴۱)  کاووس بن اسکندرکی  سرانجام  و

  .خورد رقم م۱۰۹۰ در نزاری اسماعیلیانِ تاختِ  با  کار  پایان. بود( م۱۰۹۰–۱۰۸۷/ق ۴۸۳–۴۸۰)

 سرزمین   سیاست و اداره

جایی پیاپیِ مرکز از اصفهان و ری به گرگان و سپس آمل، نشانگر ماهیت  جابه :ها و جغرافیای قدرتپایتخت •

  .ای استهای منطقهاش به ائتلاف»مرزی/میانی« این دولت و وابستگی

کرد؛ گاه  آلِ زیار میان سه قطبِ سامانیان، بوییان و سپس غزنویان/سلجوقیان بازیِ تعادل می :ایروابط منطقه •

 اش را حفظ کندپذیرفت تا موجودیتِ محلیتابعیتِ نمادین می

حاضر شدند و رونقِ    ابوریحان بیرونی  در دستگاه قابوس و منوچهر، دانشمندانی چون :اداری–فرهنگی  چهره •

بود پررنگ  فارسی  کی  نامهقابوس .دیوان  )حدود  اثر  آدابِ  ۱۰۸۲ق/۴۷۵کاووس  و  اخلاق  بازتابِ  م( 

  .درباری/مدیریتی این فضاست

 علل دوام و افول 

 .محلی فرماندهان  تکیه بر نیروهای دیلمی/گیلکیِ کوهستان، مهارت نظامی، و شبکه :کنندهنیروهای تقویت •

و   های بزرگقتلِ مؤسس، رقابتِ فرساینده با بوییان و سامانیان، وابستگیِ متناوب به قدرت :فرسایش قدرت •

  .م( دولت را برانداخت۱۰۹۰سرانجام فشار ساختاری سلجوقیان و خیزشِ نزاریان که با سقوط گیلانشاه )

 های هنری نمونه

 م1۰۰۷–1۰۰۶ق/3۹۷گنبد قابوس )گنبدکاووس(،   .1

o المعالی  شمس  فرمان  به  زیار؛   آلِ  یادمانِ  ترین شاخص  و  اسلامی  جهانِ  شدهبلندترین برجِ آجریِ شناخته

 نظر   از.  دارد  دربر  را  شمسی  هجریِ  و   قمری  تاریخ  بنا   کوفیِ   ساخته شد. کتیبه  قابوس بنِ وشمگیر

 بر   آن،  معناگر«  تزئینیِ»بی  است؛  مخروطی  گنبد  و  بیرونی  ترك  ده  و  آجری  پوسته  با  ایاستوانه   فرم،

 جهانی   ثبت. )است  ایران  های آرامگاه–برج  تاریخ  در   مهم  الگویی  و   دارد  تکیه  نور/هندسه/ساخت  نسبتِ

  .(۲۰۱۲ یونسکو



  

  

 

 

 زنیِ محلی در گرگان/آملسکه .2

o و   هاپیام سازیِبومی  با  اسلامی  اوایل  زنیِسکه  سنت  هایی با نامِ وشمگیر و قابوس، ادامهها و فلوسدرهم 

 محسوب می شوند.  زیاری حکومتیِ هنرِ برای اصلیِ شواهد  موجود هستند که هالقب

 



 ادب و دانش در دربار زیاری .3

o با   سیاست  پیوند   دهنده در دربار قابوس، نشان  ابوریحان بیرونی   کاووس(، و حضورِ)کی  نامه قابوس  

 .است پنجم قرن ایرانِ شمال در فارسی  نگارش سبکِ و  دانش تولیدِ

 بندیجمع

های دیلمی/گیلکی برآمد،  در کانونِ گرگان/طبرستان بود که از دلِ شبکه   ای اما اثرگذارمنطقه  آلِ زیار، دولتی •

 .های بزرگ توازن برقرار کرد و با وجودِ ناپایداریِ سیاسی، امضای فرهنگیِ ماندگاری گذاشتمیان قدرت

ایران، •   افقِ   در  ایرانی  گرایهندسه  نمادهای  از  یکی  و  دودمان  این  معماریِ  قله  گنبد قابوس  از منظر تاریخ هنرِ 

 شناختِ   برای  اولدرجه  منابعِ (  نامهقابوس  تا   بیرونی   از)  ادبی/دیوانی  متونِ  و  ها سکه  آن،  کنار   است؛  اسلام  جهان

 .اندزیاری  سبکِ

 
 

 

 م(1۰۶2–۹34ق / 454–322آلِ بویه/دیلمیان )-2-5
 

 

 

 پیدایش و جایگاه سیاسی 

فرصتِ   :گیریشکل   زمینه • مرکزی،  ایرانِ  و  عراق  در  نظامی  امیران  رقابت  و  خلافت  مرکزیِ  اقتدار  فروپاشی 

 .برخاستن سرداران دیلمیِ البرزِ غربی را فراهم کرد

الدوله، در ری و جبال(  )رکن حسن  ،(عمادالدوله، در فارس)  علی—سه برادرِ دیلمی :گذاری و گسترش بنیان •

.  آمدند   پیش  محلی  هایائتلاف  و   دیلمی/گیلک  نیروهای  بر  تکیه با  ق۳۲۰  دهه   از —)معزالدوله، در عراق(  احمد  و

قرار داد؛ خلیفه باقی    خلافت عباسی را عملاً زیر قیمومت سیاسی  و   شد  بغداد  وارد  معزالدوله  م۹۴۵/ق ۳۳۴  در

 است (  م۹۸۳–۹۷۸/ق ۳۷۲–۳۶۷)  عضدالدوله فناخسرو  عهد   اوج،  ماند، اما فرمان واقعی با آل بویه بود. نقطه

 .کرد یکپارچه حدی تا را جبال–عراق –فارس شبکه که



های درونی، توانِ دولت را فرسود. در  ها )فارس/ری/عراق( و جنگپس از عضدالدوله، رقابت شاخه :افول سیاسی •

م )فارس( دوام  ۱۰۶۲ق/۴۵۴های بویی تا  م بغداد را گرفتند؛ آخرین کانون ۱۰۵۵ق/۴۴۷در    سلجوقیان   عراق، 

 .آوردند

 سرزمین   سیاست و اداره

با اکثریتِ    سیاستِ مدارا  بودند، اما برای تثبیت نظم شهری،  امامیدوازده  شیعه  آل بویه :مشروعیت و مذهب •

را سامان    های غدیرآیین و تعطیلی رسمی عاشورا  سنیّ و دیگر ادیان را در پیش گرفتند. در بغداد، معزالدوله

 .شوددیده می (عبدالله بن خفیف داد، و در شیراز رفتار حمایتی نسبت به سنّیان/صوفیان )مانند

اختیار واقعیِ دیوان،   سه شاخه با حفظ نام خلیفه بر سکه و خطبه، اما  ۱ساختار کنفدرالیِ: سازمان قدرت •

 . بود در دست امیر/وزیر بویی قضا و مالیه

با  :عمران و رفاه عمومی •  بر  عضد«/ »امیر  های د و سد  بن  شبکه   ،بیمارستان عضدی بغداد   عضدالدوله 

 .ساخت ایتازه زیارتیِ  و  عمرانی )نجف/کربلا( چهره مرمّت عتبات و  ها و بازارها، احیای راهفارس/کر

دیوان فارسی، کاتبان و   :فرهنگ و دانش  • پیوندِ  پایگاه دانشوران شد؛    با  دبیراندربارهای شیراز، ری و بغداد 

 .این دولت است گی های شاخصویژها، مجالس بحث( یکی از )کتابخانه فرهنگی  حمایت آگاهانه 

 علل دوام و افول 

  مالی–مدیریت شهری  و   تکیه بر نیروهای کوهستانیِ دیلمی/گیلکی، مهارت نظامی  :کنندهنیروهای تقویت •

 .که شهرهای کلیدی )بغداد، شیراز، ری( را به هم پیوند زد

رقابت  هاموروثی شدنِ شاخه :فرسایش قدرت • امیران )بهو  به کاریزمای معدود  وابستگی  ویژه  های درونی، 

های  عضدالدوله(، فشار رقبای نوظهور )غزنویان در شرق، سلجوقیان در عراق/جبال( و فرسایش خزانه در جنگ 

 .طولانی

 دورههای هنری و معماریِ همنمونه

 عمران مذهبی و شهری  .1

o  فضای   های عمومی؛ تثبیتدهیِ آیین)نجف/کربلا( و سازمان  عتبات علوی/حسینی  توسعه و مرمّت

 .که بر اقتصاد شهری اثر گذاشت بازاری–زیارتی

 معماری و فنِ سازه  .2

o فارس سدهای  و  شبکه  بندها  و  عضدی(  امیر/بند  بند  به   برجسته  نمونه  مرتبط،  آبیاریِ  )معروف 

بیمارستان    از جمله)  بغداد  و  شیراز  در  شهری  وسازهایساخت  آن،   کنار  در  است؛  دوره  مهندسی

 ( عضدی

 
خود را حفظ    یتحال حاکم  ینو در ع  آیندیاهداف مشترك گرد هم م  یمستقل است که برا  ینهادها  یا   هایالتاز ا  یانجمن  ی،ساختار کنفدرال 1

 . کنندیم



 

 زنیکتیبه و خط/سکه .3

o  فرمولسکه با  بویی  لقبهای  و  اسلامی  استاندارد  )ملقبهای  سلطنتی  ایرانیهای    ؛ (اسلامی–سازیِ 

با هویت شیعدر کتیبه  کوفیِ خوانا  گسترش از ویژگی های دیگر این دوره    یهای بنایی و پیوندش 

 .است

 

 پشتیبانی از دانش و ادب  .4

o و حلقه دیوانی/فنی  نثر  و رفتشکوفایی  دانش )حضور  در حوزۀ   سیناابن  هایی چونوآمد چهرههای 

 .یاری رساند   سبک نگارش فارسیِ اداری  ، که به تثبیت)دانشمندان دربارهای شیراز/ری  جبال و

 بندیجمع

نمونه • بویه  ایرانی   یک  آل  )سلسله  شیعی  اسلامیِ–دولت  ایرانی  میان سنتِ  که  آب،  است  مهندسی  الالقاب، 

 .پدید آورد مؤثر  مشترکات (زیارت– مسجد–های نوروز/مهرگان( و سیاست شهریِ اسلامی )بازارجشن 

از »یک شاهکار منفرد«، در • آنان بیش  برای شکوفایی    مذهبی–ساختن بسترِ شهری  دستاورد هنری/تمدنیِ 

 ها و نمادهای شیعی در عرصهشده، شیرازِ عمرانی، ریِ دیوانی، و تثبیت آیین قرون بعدی است: بغدادِ بازتعریف

 .عمومی



اند؛  )در عراق( نقاط عطف  م 1۰55ق/44۷سقوط سیاسی در    و   م(۹45ق/334گرفتنِ بغداد )  از نظر زمانی،  •

 .نفسِ آخر را کشید م1۰۶2ق/454 کانونِ فارس/شیراز تا

 

 

 م( 1۰۰3–۸۶1ق / 3۹3– 24۷صفّاریان )-2-۶

 
 
 

 

 پیدایش و جایگاه سیاسی 

گیری نیروهای  ضعف تدریجی خلافتِ عباسی در شرق و فروپاشی اقتدار طاهریان، فضای قدرت :بستر تاریخی •

 .محلیِ سیستان را فراهم کرد

  نظامیشبه   نیرویی  سردسته  ابتدا  برخاست؛  سیستان  زَرَنجِ  از(  ق ۲۶۵–۲۴۷)  یعَقوب بن لیث صفّار :گذاربنیان •

 نیشابور م۸۷۳/ق ۲۵۹ در. رفت پیش  شرق  در عباسی  ناتوانِ  حاکمان و خوارج ضد  بر نظم  برقراری ادعای با   و بود

  اما در  ،های عراقِ عرب پیش رفتم تا دروازه۸۷۶ق/۲۶۲در   .عملاً به حکومت طاهریان پایان داد  و   گرفت  را

 .از سپاه خلافت شکست خورد نبرد دیرالعاقول 

  در  م۹۰۰/ ق ۲۸۷  در   اما   دارد،   نگه  را  یعقوب  میراث  کوشید(  ق ۲۸۷–۲۶۵)  عَمرو بن لیث  پس از او  :جانشینی •

شکست خورد و اسیر شد؛ از این پس وزن سیاسی صفّاریان فروکاست و    اسماعیل بن احمد سامانی  با  جنگ

 .ای تقلیل یافتسیستان به کانونی منطقه 

های همسایه ادامه های پسینِ صفاّریِ سیستان با نوسان میان استقلال و تبعیت از قدرتحکومت :پایانی   شاخه •

  محمود غزنوی  م( آخرین امیر اثرگذار بود و با فشار۱۰۰۳ق/۳۹۳)درگذشت    خَلَف بن احمد  یافت تا سرانجام

 .بساط صفّاریان برچیده شد

 سرزمین   سیاست و اداره

های خوارج و و مبارزه با شورش  برقراری امنیت و عدالت محلی صفّاریان در آغاز با شعار :الگوی مشروعیت •

آمدند؛ نسبت پیش  ناپایدار خلافت  میانعُمّال  با خلافت  در   طلبیاستقلال  و   قبولِ تنفیذهای صوری  شان 

 .نوسان بود )خطبه/سکه غالباً به نام خلیفه، اما با اقتدار واقعی در دست امیر صفاّری(



  فرمانروایی  داشت؛   تکیه  بندها  و  قنوات  و شبکه  دلتا و تالاب هیرمند/هامون  سیستان بر :اقتصاد و جغرافیا •

 .بود استوار خراسان کلیدی شهرهای کنترل و ماوراءالنهر–ایران شرق  بازرگانی مسیرهای بر صفاّری

شان ها بود؛ شهریاریو دژهای مرزی/ربِاط اسلحهای سبکسپاه حرفه ستون قدرت، :شهری–ترکیب نظامی •

 .داشت گرایانهخصلت نظامی و گرفت  شکل عراق  و ایران غرب دیوانیِ تر در قالب تشکیلات پیچیده کم

)کنار عربیِ دیوانی(    نثر و شعر فارسیِ درباری  ها برایدربار سیستان یکی از نخستین کانون :فرهنگ و زبان •

 .عنوان نخستین شاعران درباریِ فارسی یاد شده استبه محمد بن وصیف سیستانی آید؛ ازشمار میبه

 علل دوام و افول 

گیری از موقعیت جغرافیاییِ  کاریزمای شخصیِ یعقوب/عمرو، تکیه بر نیروی رزمی بومی، و بهره :توانمندسازها •

 .مرزی برای گسترش سریع

ق(، محدود شدن پایگاه مالیاتی به سیستان، رقابت  ۲۸۷)  سامانیان   شکست راهبردی در برابر :فرسایش قدرت •

 .و نبودِ سازوکارِ پایدارِ جانشینی/دیوانی های نیرومندتر )سامانی، سپس غزنوی(دائمی با قدرت

 های هنری نمونه

 زنیِ سیستان/خراسانسکه .1

o فلوسدرهم و  ضرابخانهها  فتح  زَرَنج  های  شهرهای  صفاّری؛  و  امیر  لقب/نسبتِ  و  خلیفه  نام  با  شده 

 .و جغرافیای گردش قدرت استقلال عملی همراه با فرمول استاندارد اسلامی   دهندهنشان

 

 معماری کارکردی و زیرساخت آب .2

o باشکوه کم گِلی، آثار یادمانیِ  و استحکامات   مرمّت بندها/قنوات  تر مانده؛ اما شواهد ازدر سیستانِ 

و سازگار با    کارکردگرا  شناسیِ این دوره بیشترها، دژهای خشتی( حکایت دارد؛ زیباییمرزی )ربِاط

 .های هیرمند استروزه و سیلاب۱۲۰اقلیمِ بادهای 

 نویسیِ آغازین فارسیادب و دیوان .3

o نویس؛ در کنار کاتبان عربی های شعر فارسیِ درباریظهور نخستین نمونه تشویق شاعران محلی و

 .از منظر تاریخ هنرِ کتیبه/خط، این دوره پلی است به شکوفایی سامانی

 بندیجمع



  اقتدار محلیِ مستقل  بودند که پس از طاهریان،  ایرانیِ شرقی با محوریت سیستان  صفّاریان نخستین دولت •

  انتقال مرکز ثقل سیاسی شرق ایران  اما تأثیرشان در  ،شان کوتاهصورت عیان وارد بازی قدرت کردند؛ اوجرا به 

 .ماندگار است نویسیِ درباریآغاز فارسی و در

های غرب ایران )مانند آل  شناسیِ صفاّری با دولتجا مانده و این خود تفاوت زیباییتر بهبناهای نمایشیِ بزرگ کم •

 .دهدبویه( را توضیح می

 
 

 
 

 (م1۰۰5–۸۷4/  ق3۹5– 2۶1سامانیان )-2-۷

 

 پیدایش و جایگاه سیاسی 

به :گیریشکل  زمینه • بلخ/سمرقند( می  خُداسامان  تبار سامانیان  که در سده )دهقانِ    مدار  در  م۸/ق ۲  رسد 

های محلیِ ماوراءالنهر و هرات واگذار شد؛  به چهار پسرِ خاندان، حکومت  م۸1۹ق/2۰4  در .  گرفت   قرار  عباسیان

 .شد تثبیت سمرقند/بخارا شدنِ شاخهو با برکشیده  سوم  سده  از میانه سامانی  اما »دولت یکپارچه«

فراگیربنیان • قدرت  احمد  عطف،  نقطه :گذاریِ  بن  صفاری   اِسماعیل  لیث  بن  عَمرو  شکستِ  با  است: 

 قدرتِ سامانیان زمان،  این  از. کرد بدل   سیاسی–را به پایتختِ فرهنگی بخارا  م( خراسان را گرفت و۹۰۰ق/۲۸۷)

 .شدند ماوراءالنهر و شرقی ایرانِ برترِ

 .از ماوراءالنهر )سمرقند/بخارا( تا خراسان بزرگ )نیشابور/مرو( با نفوذ مقطعی در گرگان/طبرستان :گستره •

شرق، به فروپاشی انجامید:  از جنوب  غزنویان  شرق واز شمال  قراخانیان  فشار  بعد،   به  ق ۳۸۰  از دهه :فرجام •

( بخارا  مرگ ۹۹۹ق/۳۸۹سقوط  با  نهایی  پایان  و  بازماندگان  کوتاهِ  تکاپوی  مُنتصِر  م(،    در   اسماعیلِ 

 .م1۰۰5ق/3۹5

 سرزمین   سیاست و اداره



نگه   سکه و خطبه  بودند که نام خلیفه را بر  سُنّیِ حنفی  سامانیان امیرانی :مشروعیت و نسبت با خلافت •

های اسماعیلی در دربار نفوذ یافت،  گرایش  نصر دوم  راندند. در دوره   می  حکم  مستقل  داشتند، اما در عملمی

 .آن را برچید؛ در کل، الگوی غالب همان حنفیتِ خراسانی بود (نُوحِ اوّل ) اماّ جانشینش

اقتصاددیوان • و  شبکهدیوان :سالاری  مالی/نظامی،  منظمِ  شهری   های  )بخارا/سمرقند/نیشابور(،   بازارهای 

قناتی  پایه   کشاورزیِ  ابریشم  تجارتِ  مسیرهای  بَلعمَی   چون  وزیرانی .  ساخت  را  اقتصادی  توان  و    و  ابوالفضل 

 .بودند های کلیدیِ مدیریت و دانشچهره ابوعبدالله جِیهانی

 .کویری  هایها/استحکامات مرزی در جبههتکیه بر سپاهیان ترك و دهقانیِ محلی؛ ساختِ رباط :ارتش و مرزها •

 زبان، فرهنگ و دانش 

دیوانی،  :فارسی دریِ درباری • عربیِ  یافت و شکوفا شد؛   فارسیِ نو/دَری   در کنار   رودکی   در دربار رسمیت 

تاریخ طبری( سنگ   دقیقی   ، (ق ۳۲۹وفات  ) مترجمِ  درباری )بلعمیِ  بنای سنت نوشتاری فارسی را  و مترجمانِ 

 .گذاشتند

  و تعریفِ نقش تازه (جیهانی  نگاری، جغرافیا )آثار منسوب بهبخارا و سمرقند کانون ترجمه، تاریخ :حیات علمی •

 .شدند مند«دانش سالارِ»دیوان 

 علل دوام و افول 

و اقتصاد پررونقِ    سالاری کارآمد، پشتیبانی دهقانان و شهرهای خراسان/ماوراءالنهردیوان :کنندهنیروهای تقویت •

 های مورد ذکر بوده است. از عوامل دوام این دولت در سال  های بازرگانیراه

و بحران جانشینی   ، تزلزل مالی غزنویان  و  قراخانیان   رقابت امیران و وزیران، فشار نظامیِ  :فرسایش قدرت •

 .چهارم اواخر سده

 های هنری نمونه

 (م1۰/ق4 قرن  اوایل بخارا، ) سامانی  اسماعیل  آرامگاهِ  –معماری آجریِ خراسانی   .1

o های )در نقشِ سازه و تزیین(، نسبت  آجرکاریِ هندسی  در پلان،   چلیپای پنهان   با   گنبدی–مکعب

 این عصر بوده است.سنجیده و نورپردازی ساده؛ از بنیادهای زبان آجریِ ایرانی در 

 



 

 

 

 



 (نیشابور/سمرقند و مراکز مرتبط) سامانی  و خط نگارموضوعی  سفالِ  .2

o های مینیمال و  بندی)گاهی دعایی/پند اخلاقی(، ترکیب  سیاه  کوفیِ  کتیبه  سفید باهای زمینهکاسه

 است. اسلام جهان در کاربردی طراحیِ اوجنمونه های  از سطح؛–تعادلِ خط

 

 زنیِ خوانا و منظم سکه .3

و   .4 ها  حلقه   دینارهادرهم  کوفی/نَسخیِ  با  ذکرنوشتارِ  و  نیافته  ضرب    تکامل  شهرهای  نام 

 . دقیق تاریخ و( …)بخارا/سمرقند/بلخ/نیشابور

 دولتی  کتابت و ترجمه

o «طبری تاریخ  نمونه « ترجمه/تدوینِ  بلعمی،  دست  رسمیفارسی  مهمِ   به  انتقالِ   نویسیِ  و 

 بوده است. اثرگذار  نثر بعدی ل تحوبر  است و نگاری از عربی به فارسیتاریخ

زبان   نگار واند: معماری آجریِ هندسی، سفالِ خطخراسانی  هنرِ  سامانیان قله  ،(عراق / ایران  غرب)  بویه  آلِ  با  مقایسه  در

 .سازندمی را ق ۴–۳های این دو کانون، دو الگوی مکملِ تمدن ایرانیِ سده .فارسیِ نو

 بندیجمع

  فارسی  زبان  پروژه  و  بازاری–بودند: سیاست نسبتاً باثبات، اقتصاد شهری  ستون شرقیِ ایرانِ اسلامی  سامانیان •

 .جا پیش بردندرا یک

 



 م(11۸۶–۹۷۷ق / 5۸2–3۶۶غَزنویان )-2-۸

 اش اندازه غزنویان در بزرگترین امپراتوری  

 
 
 

 پیدایش و جایگاه سیاسی 

در مرزهای شرقی قدرت   بوده اند،  غلامکه بسیاری قبلا    در اواخر سامانیان، افسران تُرك :گیریشکل  زمینه •

  بنیان واقعیِ دودمان   اما   ساخت؛   را  محلی   حکومت  م( غزنه را تصرف کرد و هسته۹۶۳ق/۳۵۱)  تگیناَلب .گرفتند

پسرش۹۷۷ق/۳۶۶)  سِبُکتگین  با با  و  گرفت  شکل  محمود  م(   به(  م۱۰۳۰–۹۹۸/    ق ۴۲۱–۳۸۸)  سلطان 

 .شد بدل ایمنطقه  امپراتوریِ

با کنترل خراسان و کرمان تا مرزهای ری  غزنه   مرکز در  :سیاسی  گستره • و گسترش در   )افغانستان امروز(، 

 .پنجاب/لاهور  تاهند قاره  شبه 

دریافت :نسبت با خلافت • برای محمود(؛ مشروعیت )مانند »یمین  القابِ عباسی   کننده سنیِ حنفی،  الدوله« 

 .دینی ـ سیاسی در عین استقلال عملی

 سرزمین   سیاست و اداره

رسیده از سامانیان؛ ترکیبی  به ارث   سالاریِ فارسیدیوان  و  غلام،–تُرك  ای با هستهارتش حرفه  :ترکیب قدرت •

 .زد پیوند پایدار« مالیِ–شهری که »قدرت نظامیِ سیاّل« را با »اداره

)از عهد سبکتگین تا محمود و پس از او( سه کارکرد   هندِ شمالی  های پیاپی بهیورش  :اقتصاد و راهبرد هند •

 :داشت

 ؛ ( بازرگانی )غنایم/جزیه/شبکه منابع مالی عظیم .1

 در قالب گفتمان جهاد نزد خلافت؛  سازی دینیمشروعیت .2

 .(اشغالِ نظامیان و جلوگیری از بحران در پایتخت)  مدیریت ارتش .3

  نارضایتی   هند،  مالیِ   فشار  و  پدر  رجال  برکناری  با (  ق ۴۳۲–۴۲۱)  مسعود  پس از محمود، :پایتخت و جانشینی •

تدریج  م( شکست خورد؛ مرکز ثقلِ دولت به۱۰۴۰ق/۴۳۱در دندانقان )  سلجوقیان  از  و  برانگیخت  را  خراسان  در

http://fa.wikipedia.org/wiki/%D9%BE%D8%B1%D9%88%D9%86%D8%AF%D9%87:Ghaznavid_Empire_975_-_1187_(AD).PNG


سده  لاهور  به در  کرد.    غوریان  هجوم  با  سرانجام  تا   شد   محدود   غزنه/پنجاب  به  واقعی   حوزه  ششم،  میل 

 .م( پایان یافت۱۱۸۶ق/۵۸۲)

مدارا • و  عمل :مذهب  در  بود،  حنفی  سنیِ  رسمی  سیاست  بهره  الگوی  ،هرچند  و  نخبگانِ مدارا  از  گیری 

  حَسَنَکِ وزیر  ماجرای.  شد  دنبال(  بازار/مالیات  در  هندی سپاه،  در  تُرك  دیوان، در  ایرانی–)دهقانی  چندقومیتی

 .کرددهد کشاکش قدرت/مذهب چگونه درونِ ساختار عمل مینشان می بیهقی هایو گزارش

 علل دوام و افول 

 .فارسی دیوانِ با تُرك ارتش پیوند و محمود شخصیِ اقتدار هند، فتوحات  مالیِ  و نمادین سرمایه :توانمندسازها •

در    سلجوقیان  های مرزی، ظهورهای جانشینی، شورش فرسودگی مالی پس از کاهش غنایم، رقابت :فرسایش •

دولت   جایی پایتخت و وابستگی فزاینده به درآمدهای هند، توانِ هستهدر شرق؛ جابه  غوریان  خراسان و سپس

 .برد تحلیل را خراسان در 

 های هنری نمونه

 معماری و شهرسازیِ درباری  .1

o های شاه، با کتیبهگیری در عهد مسعود سوم و بهراماوج) منارِ یادمانی  ها و دو ها/باغبقایای کاخ :غزنه

برجسته  باستان  یهامناره  .(کوفی/نسخی و آجرکاریِ  اقتدار و شکوه شاهان   یزن   یغزن  یشهر  با هدف 

 بنا شد.  یامپراتور بزرگ سلطان محمود و فرزندان و ژهیبه و یغزنو

  



 

o تالارهای   ،(غوری  تا  غزنوی  هایلایه)  هیرمند  کرانه  در  اداری–کاخی  مجموعه :بازاربُست/لشکری 

 ی لشکر.های دربارِ شرقیِ ایرانترین نمونه ؛ یکی از مهمهای بزمی/شکارها و نقشبریگچ  با   کشیده

واقع در شهر لشکرگاه در جنوب افغانستان    یمی قد  یهاقلعه کهنه( به مجموعه کاخ  یبازار )به لهجه محل

م امپراتور  شودیگفته  حاکمان  کاخ  اقامتگاه  لشکر  یغزنو  یکه  تشک  یبود.  بخش  چهار  از   یل بازار 

آن العسکر    ینام اصل  بازار است. احتمالاً  یک و    یکاخ جنوب  ی،کاخ مرکز  ی، است که شامل کاخ شمال شده

 است.بوده

 

 ( نگاره کاخ جنوبی) لشکرگاه های کاخ غزنوی لشکری بازار، درخرابه 

 

 ر های غزنویان روی دیوارهای کاخ لشکری بازانگاره 

 تراشی و مرمرکاریِ غزنویسنگ .2

https://fa.wikipedia.org/wiki/%D9%84%D8%B4%DA%A9%D8%B1%DA%AF%D8%A7%D9%87


o های سلطنتی(،  مایهای )گاهی پیکرهبا نقوش گیاهی/کتیبه  شدهکاریهای مرمریِ کندهها و ازارهلوح

 .دهدکه کیفیت درباری و سفارشِ رسمی را نشان می

 هازنی و کتیبهسکه .3

o های غزنوی با شمایل نوشتاریِ منظم، ذکر القابِ سلطنتی و نام شهرهای ضرب )غزنه، لاهور، دینار/درهم

 .محسوب می شوندی  شناسیِ نوشتارزیبایی و قدرت جغرافیای  برای یکدرجه  منبع ؛(…نیشابور

 

 ه دمه مسی سلطان محمود غزنوی سلطان ترك با نام محمود در پشت سک

 نگاری حمایت ادبی و تاریخ

o عنصری،    ،(کننده در تثبیتِ فارسیِ حماسیروابط پیچیده اما تعیین)   فردوسی :دربار محمود/مسعود

 .(نثر هنرِ  مثابهبه بیهقی« »تاریخِ درخشانِ نگارانهنثر تاریخ) ابوالفضل بیهقی  و فرّخی، منوچهری 

o زبان رسمیِ فرهنگ شد، هرچند عربی در فقه/حدیث   فارسیِ دیوانی/درباری :هویت فرهنگیِ دولت

 .غالب ماند

 بندیجمع

  اند که با اتکاء به ارتشِ غلامان و دیوانِ فارسی، در شرق   اسلامی –تبارِ ایرانیاولین امپراتوریِ تُرک  غزنویان •

 .ساختند قارهپُل میان جهانِ خراسان و شبه

  منارهای   ها،باغ–است: کاخ  بندیِ دربار شرقیصورت  دستاورد هنریِ شاخص، نه فقط در »یادمان منفرد«، که در •

 .حمایت ساختاری از ادبِ فارسی و کتیبه و سکه مرمری، تراشیِسنگ یادمانی،

 

 

 

 

 (م11۹4–1۰3۷/  ق5۹۰–42۹سلجوقیانِ بزرگ )-2-۹

 

https://www.google.com/url?sa=i&url=https%3A%2F%2Fwww.instagram.com%2Fp%2FC1VSFH3PvFj%2F&psig=AOvVaw1c1wyBhT4HIOQU-P5HxISg&ust=1762440000621000&source=images&cd=vfe&opi=89978449&ved=0CBgQjhxqFwoTCICX3-ie25ADFQAAAAAdAAAAABAE
https://www.google.com/url?sa=i&url=https%3A%2F%2Fwww.instagram.com%2Fp%2FC1VSFH3PvFj%2F&psig=AOvVaw1c1wyBhT4HIOQU-P5HxISg&ust=1762440000621000&source=images&cd=vfe&opi=89978449&ved=0CBgQjhxqFwoTCICX3-ie25ADFQAAAAAdAAAAABAE


 سلجوقیان   فرمانرواییاوج محدوده   

 
 

 پیدایش و جایگاه سیاسی 

  سده  در  آنان.  رسدمی  جیحون/سیحون   پیرامون  در  اوغوز  زبانِتُرك  قبایل  به  سلجوقیان  ریشه :گیریشکل  زمینه •

 .شدند  ظاهر اثرگذار رزمی نیروی مثابهبه غزنوی/سامانی مرزهای  در و گرویدند  اسلام به هجری پنجم/چهارم

 نام   به  خطبه  به نیشابور و اقامه   طغُرُل بن مِیکائیل  با ورود  م1۰3۸ق/42۹  سلطنت،  رسمیِ  نقطه :آغاز دولت •

با ورود به بغداد، خلافت    م1۰55ق/44۷  ری را پایتخت کرد و در  م1۰44–1۰43ق/435–434  در  سپس  اوست؛

 .ساخت مشروعیت را پشتوانه حمایت سنّیِ عباسی عباسی را از قیمومت بوییان بیرون آورد و

م( راهِ آناتولی  ۱۰۷۱ق/۴۶۳)  مَنزیکرت  در  پیروزی  با(  م۱۰۷۲–۱۰۶۳/    ق ۴۶۵–۴۵۵)  ارسلانآلب :اوج اقتدار •

دولت را سامان اداری داد و    الملک نظام  کمکِبه(  م۱۰۹۲–۱۰۷۲/    ق ۴۸۵–۴۶۵)  ملکشاه   را به ترکان گشود؛ 

 .نشاند واحد ایشبکه در را شرقی  آناتولی و  شام عراق، مرکزی، ایرانِ پهنه

تجزیه شد )روم، کرمان،    ایهای منطقهشاخه  الملک، دولت بهبا مرگ ملکشاه و قتل نظام :پس از ملکشاه  •

  بود؛   شرقی  سراسریِ  فرمانروای  آخرین(  م۱۱۵۷–۱۱۱۸/    ق ۵۵۲–۵۱۱)  سُلطان سنجر .(…عراق، آذربایجان

 خوارزمشاهیان   به  را  خود  جای  ایران  در  سلجوقیان  هجری،  ششم  سده  پایان  تا  و  فروریخت  مرکزی  اقتدار  او  از  پس

 .دادند

 سرزمین   سیاست و اداره

با پشتیبانی آشکار عباسی؛ تأکید بر »احیای سنتّ« در برابر    حنفی–سنیِّ شافعی  الگوی :مشروعیت و مذهب •

 .شد دولت آموزشی–ایدئولوژیک  ابزار( …)بغداد، نیشابور، بلخ، هرات مدارس نظامیه .خلافت فاطمی/اسماعیلی

را تثبیت کرد:   اِقطاع نظامی  الگوی ها، دیوان  و شبکه نامه سیاست الملک بانظام :داریسالاری و زمیندیوان •

اداره و فرهنگ،   زبانِ.  خورد  پیوند  باثبات  سان ارتشِ سیّال با مالیهمالیاتِ اراضی در برابر خدمتِ رزمی؛ بدین

 .ماند و عربی در فقه/حدیث غالب بود فارسی

؛ در عراق،  بودند  در شرق با غزنویان/قراخانیان، در غرب با بیزانس و نیروهای محلیِ شام درگیر :ایروابط منطقه •

 .در دست سلاطین بود اقتدار عملی اماّ ،خلیفه حفظ شد

ق(  ۴۸۵الملک در  طلبی اتابکان، فشار اسماعیلیان )ترورهایی چون قتل نظامرقابت شاهزادگان، استقلال :هابحران •

 .ای، از عوامل فرسایش بودندهای قبیلهو شورش 

http://fa.wikipedia.org/wiki/%D9%BE%D8%B1%D9%88%D9%86%D8%AF%D9%87:Seljuk_Empire_locator_map.svg


 علل دوام و افول 

 نیشابور،   اصفهان،)  بازار–شهر  شبکه  و  عباسی،  حمایت  ایرانی،  سالاریِدیوان   تُرك،  ارتش کارآزموده :توانمندسازها •

 .(ری مرو،

کلیدی، :فرسایش • امیر  چند  شخصیتِ  به  مرزی   ایالتی  تجزیه  وابستگی  فشارهای  ملکشاه،  از  پس 

 .و بحران جانشینی )قراختایی/قراخانی در شرق، صلیبیان/بیزانس در غرب(

 های هنری و معماری نمونه

 ق(5مسجد جامع اصفهان )بازسازی سلجوقی، اواخر قرن   .1

o م( و ۱۰۸۷ق/۴۸۰)جنوبی،    الملکنظام  در مسجد جامع؛ دو گنبد شاخصِ   چهارایوانی  تثبیت الگوی 

  و  تزیینی   هایرِیب  تزئینی،–سازه  های آجرچینی  با(  م۱۰۸۹–۱۰۸۸/ق۴۸۲–۴۸۱)شمالی،    الملک تاج

 .های دوپوشپوسته آغاز

 

 

 گنبد تاج الملک



 

 گنبد نظام الملک

 (سرخس–نیشابور  جاده  ق،۶  قرن رباطِ شریف )میانه .2

o  های های کوفی/نسخی و آجرکاریهای ابتدایی، کتیبههای متقارن، مقرنسکاروانسرایی دوحیاطه با ایوان

 .معقلی؛ نمود »معماریِ راه« در دولت سلجوقی

  

  

 

 ( قزوین  نزدیکی  ق،4۸۶–4۶۰های خَراّقان ) برج .3



o با آرامگاه برجی  تزیینیپلان چندضلعی، طاق  های  شبکه نماهای  کتیبه ،  و  آجری  کوفیِ  های  های 

 .برجسته؛ آزمایشگاه فرم و هندسه در آجر

  

 

 

 

 (ق۶  قرن گنبدِ سُلطان سنجر )مرو، نیمه  .4



o های شفاف و تأکید بر حجمِ ناب؛ اوج مقیاس و ، نسبتگنبد دوپوش با عظیم  گنبدیِ–عمارتی مکعب

 .سلجوقی درباریِ هندسه

 

 

 هابری و محرابگچ .5

o  با محراب های نیشابور/ری/اصفهان(؛ پیوند )نمونه  دارکوفیِ محَُقَّق/خطوط برگ  های گچیِ چندلایه 

 .«معنا »پوسته مثابهخط و اسلیمی به



 

 

 

 محراب مسجد جامع اصفهان

 فلزکاری و سفال  .6



o  رنگهای تکلعاب به گرایش  سفال، در کتیبه؛ و انسانی/حیوانی نقوش  با  خراسانی های قلمزدهبرنزی 

 .(ق ۷در گذر به قرن ) فامِ کاشانمینایی و زرین و از اواخر دوره، پیدایش/رونق

  

 



 

 

 بندیِ تحلیلی جمع

 .را به فرمول غالبِ ایرانِ میانه بدل کردند نهیِ ارتش ترُک + دیوان ایرانی + مشروعیت عباسی سلجوقیان •

گنبد   ها، آجر هم سازه است و هم تزئین؛ها و رباطبه اوج رسید: از مسجد جامع اصفهان تا برج  آجَر   در هنر، زبانِ •

 .اندشناسیِ این سدههای آجری/گچی، امضای زیباییو کتیبه   دوپوش، چهارایوان، مقرنس

  قرون   تا  را  سنی  جهانِ  و  ایران  اداریِ–یافته، زیرساختِ فکریو دیوانِ سامان  مدارس نظامیه   از حیث تمدنی، •

و فشار مرزی نشان داد که این الگو بدون انسجام سیاسیِ مرکزی،    اتابکی   تجزیه  حال،   عین   در   دادند؛   شکل   بعدی

 .ناپایدار است

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 

 لام تا پایان دوره سلجوقی( فصل سوم )مروری بر هنر سفال از صدر اس 

هجری(  ۶تا   ۲سیر تحول سفال ایران اسلامی )قرون   

 

 

 

 

 

می سخن  اسلامی«  تمدن  و  »هنر  از  بسیاریوقتی  ذهن  معماری  گوییم،  سوی  فیروزهبه  گنبدهای  سترگ،  و  های  ای 

  اشیای   همان  آیینه،  تریندقیق  بجوییم،  آدمیان  در زیستِ روزمره  رود. اما اگر معیار »تمدن« راهای شکوهمند میخوشنویسی 

  روغن   با  که  چراغی  شود،می  شسته  روز  هر  که  ایکاسه  چرخد،می  دستبهدست  که  ظرفی:  هاستخانه   پرحضور  و  ادعاکم

 . کندمی روشن را شب اندک

  خط،  فناوری،  جذب  در  انگیزشحیرت   قابلیت  دلیلبه  بلکه  است،  مادی  رسانه  فراگیرترین  فقط  نه  اسلامی  ایرانِ  در  سفال 

  زیبایی،   سلیقه  اقتصاد،  تاریخ  زمانهم  که  چندلایه  »متن«  یک  به  شودمی  تبدیل   دوران،  بصریِ  الهیاتِ  حتی   و  روایت  نقش،

 و  سفال  تحول  سیر  مطالعه  رو،   این  از.  است  کرده  ثبت  خود  در  را  دینی   بینی جهان  و  فرهنگی  سیاست  مبادله،  هایشبکه 

  »هنر یافتگیقوام فهم برای ضروری مسیری بلکه نگارانه،مردم تزئینات آن، از صدر اسلام تا پایان سلجوقیان، نه یک حاشیه

 .است ایران در اسلامی«

 نتمد مثابه اسناد  روزمره سفال به (1

 شهری   شوند، در هر لایهها به وفور تولید میشناختیِ سفال است. سفالترین دلیلِ ضرورت این مطالعه، ماهیت باستانایپایه

  ستون   سفال،  ایران،  های کاوش  در  رو،  همین  از.  چوب  و  منسوجات  از  ترمقاوم  فرسایش  برابر   در  و  انددیرپای  دارند،  حضور

  های تکنیک  در  ،(فریت/سنگی  بدنه  تا  نخودی  بدنه)  خمیره  در  تغییرات  کردن  دنبال  با.  هاستمحوطه   گذاریِتاریخ  فقراتِ

برگد  کوفیِ  از )  نقش  زبان  در  و  لعاب  و  پخت کوفیِ  تا  تزیینی(،رشت  نسخ/ثلث  و  توان  دار  جابههم  می  های  جاییزمان 

  شکل   به  سیاسی  تاریخِ  در  آنچه.  کرد  رصد  را  عمومی  ها، و گردش سلیقهجمعیتی، رونق و رکود بازارها، اقتدار یا ضعفِ دولت

 .گرددمی ترجمه خانه و بازار ملموسِ زبانِ به سفال  در شود،می ظاهر ها«سلسله »نام

 تگسس  و  پیوستگی:  اسلامی  از میراث ساسانی تا ذائقه  (2

  های شکل.  است  اسلامی  نوِ  ذوقِ  با   ساسانی  های پیوستگی  دیدنِ  میدانِ  هجری،  3  و   2  قرون  ویژه به  اسلامی،   نخستینِ  دوره

  ساسانی  هایشکارگاه  و  ایاسطوره  هاینقش:  کندمی  تغییر  سطح  صورتِ  و   معنا   اما   مانند،می  باقی   شده شناخته  کارکردیِ

  بلکه  گذشته،  حذف   نه  هنر«  شدنِ »اسلامی  دهد می  نشان  گذار  نقطه  این   دهند؛ می  »هندسه«  و   »خط«  به   را  خود  جای



از تصویر   قدسی   نوشتار  که  جایی  است؛  توحیدی  و  بصری  هایارزش  از  تازه   دستگاهی   در  آن  بازمعناشدنِ  پرهیز  و اصلِ 

 .کندمی بدل خوشنویسی میدانِ به را ظرف سطح، انسان

 ا مثابه زیبایی و معنظرف  نوشتاری: خوشنویسی به (3

قرون   سفالِ    4و    3در  و سمرقندکتیبه هجری،  نیشابور   ترین اصیل   از  یکی—سفید  زمینه  بر  درشت  هایکوفی  با—دارِ 

  و   دعایی   جملاتِ.  است  »نقش«  خودِ   که  معنا،   حامل   فقطنه  مقدس  کلمه:  کندمی  عیان   را  هنر  شدنِ  »اسلامی«   هایصورت 

  متنِ  یعنی   شوند؛ می  ظاهر  غذا  کاسه  و  نان  کاسه  روی  ( المال«  من  أفضل  »العلم  الفرج«،  مفتاح  »الصبر)  اخلاقی   هایحکم

  ایران   هنر  در  را  زیبایی  و  اخلاق   دین،  تازه  نسبتِ  زیباشناختی،  لحظه  این.  شودمی  روزمره  زندگی  عینِ  حکمت،  و   قدسی

 .ها را فتح کرده استرسانه از طیفی برتر، هنرِ مقامِ در »خط« چگونه که آموزدمی  ما به و  دهدمی نشان اسلامی

  

 

 فناوری در خدمت  زیبایی  (4

  سفید   بدنه  به  شهری  ذائقه  دور،  شرق   نازکِ  هایچینی  ورود  با.  دید   هم  فناوری«  تحول سفال را باید همچون یک »مسابقه

ویژه قرن  در اواخر قرن پنجم و به 2(stonepasteفریت) سنگی  بدنه  اختراعِ  با   ایرانی  هایکارگاه.  یابدمی  شگرای  نازک  و

و    ای سخت، سفید و یکدست که بومِ مناسبی برای نقاشی زیرلعابِ سیاه/آبی دهند: بدنه، پاسخی خلاقانه میششم هجری

کند. این جهش فناورانه فقط »تقلید از چین« فام و مینایی )با پختِ دوم( فراهم میتر مانند زرینهای پیچیدهسپس تکنیک

  متمایز  امضای  اسلامی،–ایرانی  هایروایت  و  هندسه  خط،  با  سنگی  نیست؛ در واقع تبدیلِ رقابت به فرصت است: ترکیبِ بدنه

 .سازدمی را سلجوقی

 هطبق  و   بازار  مثابه شاخصهاقتصاد و جامعه: سفال به (5

  فامِ زرین  لوازم  تا  رنگتک  ساده   ظروفِ  از  کیفی،   تنوّع.  کندمی  آشکار  را  مصرف   و  توزیع  از منظر اقتصاد فرهنگی، سفال شبکه

  مذهبی   نهادهای  بازار،  و  اصناف  شهری،  متوسط  طبقه:  است  کنندگانمصرف  طیفِ  پهنای   دهندهنشان  درباری،

  یافتگی سازمان  از  گرگان  و   ری   در  زده قالب  تکراریِ الگوهای  و   ها شکل  اتحادِ   کارگاهی،   مهرهای. دربارها  و   ( هاخانقاه/مساجد)

 را  پسندگزیده  و  لوکس  هایسفارش   ششم،  قرن  اواخر  در  مینایی  و  زیرلعاب  آزادِ  هاینقاشی  مقابل،  در  دهند؛می   خبر  تولید

ردّ تغییراتِ درآمدی، ذوقِ مد و حتی مهاجرتِ    توانمی  آن  با :  دارد  اجتماعی«   »نمایه  نقش  جااین  سفال .  کنندمی  نمودار

 .را یافتصنعتگران 

 
یعنی Stonepaste / فریت 2 سفالگری  به(بدنهفریت )  فریتی  بدنه  در  که  خمیری  از؛  خالص،  رسِ  خاک  بر  تکیه  آسیاب   جای  شده کُرتز  

 .شودساخته می  رس  پلاستیک و مقدار کمی ایفریت  شیشه علاوهبه )سیلیس  ریزدانه( 



 

 ن جغرافیای فرهنگی: از نیشابور تا ری و کاشا (۶

نقشهکانون تولید سفال،    و  ری  سامانی،  دوره  در  بخارا/سمرقند  و  نیشابور:  کنندمی  ترسیم  را  اسلامی  ایرانِ  فرهنگی  های 

 لهجه   مرکز،  هر(.  هفتم  قرن  زودرس  میناییِ  و  فامزرین   برای  ویژهبه )  هجری  6  قرن  اواخر  در  کاشان  و  ،5  و  4  قرون  در  گرگان

  هایفامزرین با   کاشان  و ایفیروزه زدهقالبنقوش   با ری  سفید؛ –سیاه تندِ تضادهای  با دارکتیبه نیشابورِ: دارد خاصی بصری

  و   سوخت  به  دسترسی  ها، راه  امنیت  ای،منطقه  هایسیاست  پیوند  پراکندگی،   این   مطالعه.  ادبی/بزمی  های روایت  و  درخشان

 .سازدمی برملا را محلی  حامیانِ نقش و اولیه مواد

 ش الهیات  سطح: میان  پرهیز از شمایل و شعر  نق (۷

های  حلهای بنیادی در تاریخ هنر اسلامی، نسبتِ تصویر با امر دینی است. سفال ایرانی، در طولِ این بازه، راهیکی از بحث

  مینایی   در  ویژهبه—های لوکس اند؛ در سفارشها غالبوارهکند: در ظرفِ روزمره، نوشتار و هندسه و گیاهظریف ارائه می

.  غیرعبادی  فضای  در  عمدتاً  شود،می  ظاهر  ادبی  هایروایت  و  شکار  بزم،   مجالس  قالبِ  در  نگاریپیکره—6  قرن  اواخر

  و   مسجد:  یابدمی  تحقق  آن  یافتنِ  جایگاه«  و  »جا  صورتبه  بلکه  تصویر،  حذف  معنایبه  نه  شمایل«  از  »پرهیز  سان،بدین

  روشن   را  اسلامی  هنر  فضاییِ–لاقیاخ  منطقِ  تفکیک،  این .  صورت  و  روایت  با  درباری  ضیافتِ  اسلیمی،  و  کتیبه  با  محراب

 .کندمی

 

 تسفال و دیگر هنرها: پیوند با معماری، فلزکاری و کتاب(۸

تر است: در معماری، گذار به »زبان آجر« و چهارایوانِ سلجوقی؛ در کتابت، حرکت از  افق با جریانات بزرگتحول سفال هم

ها مهاجرت  ها میان این رسانهمایهنگاری. بسیاری از نقش کوفیِ خشک به نسخ/ثلثِ سیّال؛ در فلزکاری، اوجِ قلمزنی و کتیبه 



 دارلعاب  سطوحِ  به  عمومی  های مرکزی. حتی از منظر فناوری، علاقهای، مدالیونهای حاشیه کنند: ترنج و اسلیمی، کتیبهمی

  جلدِ   برای  است  درآمدیپیش  رومیزی،   ظریفِ  سفالِ   یعنی  کند؛ می  هموار  8  و   7  قرون   هایکاریکاشی  سوی  به  را  راه   براق،   و

 .دیوارها لعابینِ

 پی می گیریم:   چرا بحث سفال و بررسی هنر و تمدن اسلامی را تا پایان فصل ششم

 به   لاجوردی/سیاه  زیرلعاب  رسیده،   بلوغ  به  سنگی   بدنه:  است  عطفی   نقطه  هجری  ششم  قرن   پایانِ  فناورانه،–از نظر سبکی

  نظر  از.  هفتم  قرن  بزرگِ  شکوفایی  آستانه  در  مینایی  و  است  گیریاوج  حال  در   سلجوقی  فام زرین  شده،  بدل   دارریشه   سنتی

 کالای   به  را  سفال  که  کرده   فراهم  بستری  هنری،  نخبگان  گردش  و  بازاری–شهری  اقتدار  ها،نظامیه  شبکه  فرهنگی،–سیاسی

– ایرانیهنر  »هویتِ  گیریِشکل  کاملِ  قوسِ  سلجوقیان،  تا  اسلام  صدر  مرورِ  ترتیب،  بدین.  کند می  تبدیل   هویت  و  منزلت  نمادِ

 .دهدمی دست به را اسلامی«

 

 خط زمانی تحولات-3-1

 کارکرد/بازار  هاکانون لعاب و تزیین  بدنه/فناوری زمانی بازه

  زرد؛  رس /نخودی بدنه  م( ۹– ۸ق )3–2قرن 

  اکسیداسیون؛ پخت

 ساز چرخ

رنگ  های سربی تکلعاب

ای( و  )سبز/زرد/قهوه

 ساده   کندهاسپلش؛ نقش

مصرف روزمره، آغاز   نیشابور، ری، سوسه 

 ای تجارت منطقه

+   تریکنواخت بدنه  م( 1۰–۹ق ) 4–3قرن 

 سفیدابه 

نقاشی دوغابی و  

نوشتاری؛ کوفی درشت؛  

  تصویری روی زمینه

 سفید 

نیشابور، بخارا/سمرقند  

 )افراسیاب(، مرو، ری 

ظرف به »مدیوم متن«  

 شود؛ بازار شهری بدل می

  زده اسگرافیتو؛ قالب تر سخت تجربه برای بدنه م( 11–1۰ق )5–4قرن 

  ؛(ای فیروزه)  رنگتک

 مات /شفاف  هایرنگتک

زیبایی سطح و فرم؛   گرگان/جرجان، ری، آمل

 شهری   متوسط طبقه

سفید و  : سنگی بدنه  م( 12–11ق )۶–5اواخر 

 سخت 

زیرلعاب سیاه/آبی؛  

اوایل  –۶مینایی )اواخر 

  زدهفام؛ قالبق(؛ زرین۷

 ای فیروزه

لوکس درباری/بازار   ری، کاشان، گرگان، ساوه 

المللی؛ امضای  بین

 سلجوقی 

 

 ها ها و کارگاه تکنیک  انواع- 3-2

 : شودمی دیده کلیدی مسیر چهار زمانی، در این بازه

   پاشیدن لعاب؛  و سربی  هایلعاب با نخودی بدنه تداوم سنت( ۱) 

 درشت؛  دارِ سامانی با متنِ کوفیِ بلوغ سفالِ کتیبه( ۲)

 رنگِ ری/جرجان؛تک زدهقالبنقوش و   خراشیدن لعاب( ۳) 

 .فام در اواخر قرن ششمزیرلعاب، مینایی و زرین نقاشی و سنگی  بدنه پیشرفت( ۴) 

 



 زبان نقش و خط - 3-3

گوشه کتیبه  • کوفیِ  از  )ها:  برگ۴–۳دار  کوفی  تا  و ق(  )  دار/معقلی  تزئینی  نسخ/ثلث  مضامین:  ۶–۵سپس  ق(. 

 .دعایی/حکمی/نام مالک

 .هاهای هندسی پیچیده و مدالیوننقوش گیاهی/هندسی: از اسلیمی ساده تا شبکه •

 .ق ۶ ق تا مجالس بزمی/حکایات ادبی در میناییِ اواخر۴–۳نگاری: پرندگان/حیوانات در پیکره •

 .ایعنوان عنصر سازهبندی روایی، استفاده از حروف بهنویسی قوی، قاببندی: حاشیهترکیب  •

 

 جمع بندی -3-4

ایرانِ اسلامی از قرن     نشینیِ دین و زندگی، فناوری و ذوق، بازار و معناست. ظرفِ ساده هجری، داستانِ هم  6تا    2سفالِ 

 سلیقه  گرگان،  و  ری  زدهقالبنقوش    وخراش لعاب    خورد؛می  گره  چهارم  قرن  حکیمانه  کوفیِ  نوشتارِ  با  دوم،  قرن  رنگِتک

  جهانیِ   چالش   به   ایرانی  پاسخِ   زیرلعاب،  و   فام زرینتزئینات    با   سلجوقی  سنگیِ   بدنه  و   دهد می  نشان   را  ظرافت  به  رو  شهریِ

  »چگونه   و  هنر«  شدنِاسلامی   »چگونه  از  الگویی  که  ها،سبک  تاریخِ  جدولِ  فقط  نه  ما  برای  سیر،  این  مطالعه.  است  »چینی«

آشتی    کارکرد  با  را  زیبایی  و  بیند می  اخلاقی   را  هندسه  کند، می  نقش  را  کلمه  که  دینی:  کندمی  عیان  را  اسلام«  شدنِایرانی

 نان   اندازی، سفال صرفاً »ظرف« نیست؛ سندی است از اینکه هنر اسلامی در ایران چگونه از سفرهدهد. در چنین چشممی

 .  است ساخته چندصدایی اما واحد زبانی دربار،  تالارِ تا

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 )جمع بندی( چهارمفصل 

 

 

 

 

 

 

 

لاصه ای از سیر تاریخی بررسی شده از ابعاد و محورهای مختلف، از قرن دوم تا ششم هجری به خدر این فصل در ابتدا  

مان مسلمان  فرهنگ و تمدن مردگیری از چیسیتی هنر اسلامی و تاثیر آن بر  عنوان جمع بندی آمده است و در ادامه نتیجه  

 ارائه شده است:

 جمع بندی -4-1

 ل زیر آمده است: به صورت خلاصه در جداو در دسته های مختلف  در ایران هجری ۶تا قرن تاریخی  موارد مهم برخی

هانام  محور  تکمیلی  نکته دوره/حکومت    

وزیران  

 شاخص

الملک طوسی نظام  ارسلان،  سلجوقیان )آلب  

 ملکشاه( 

دهی دیوان،  نامه، سازمان سیاست 

ها نظامیه   
 

 ترجمه/تدوین تاریخ طبری به فارسی  سامانی  ابوالفضل بلعمی 
 

ابوعبدالله جیهانی )خاندان  

 جیهانی( 

نام؛ جغرافیا/دیوان چند وزیر هم سامانی   

 
ماجرای سیاسی/مذهبی در تاریخ  غزنوی  حَسَنَکِ وزیر )ابوعلی میکالی( 

 بیهقی
 

عبّادبن صاحب   حامی ادب/دانش، نثر دیوانی  آل بویه  
 

گذاری  الملک؛ سیاست رقیبِ نظام  اوایل سلجوقی عمیدالملک کندری 

 آغازین 

 

هانمونه  تصحیح/تکمیل  گزاره   

شدنِ  رسمی »

 «فارسی

از عهد    شدنِ فارسیِ دریاستاندارد شدن و دیوانی  :تردقیق

 سامانی؛ گسترش در غزنوی و سلجوقی؛ در کنار عربی

دربار بخارا/غزنه/اصفهان؛ نثر  

 فارسی  تاریخی–دیوانی

 



 توضیح  دولت/کانون محور 

مناسک کهن ایرانی  

 )نوروز/مهرگان( 

ها در دیوانشدن آیین رسمی/شهری  آل بویه )بغداد/شیراز(، سپس غزنوی و سلجوقی  

  مدارس  آل بویه: عاشورا/غدیر؛ سلجوقیان: شبکه اعیاد و شعائر اسلامی 

 سنیّ

پیوند سیاست و آیین در شهرهای  

 بزرگ 

 
 توضیح و تصحیح  کانون/دولت جریان/مذهب 

)نه حنبلی(؛ مشروعیت عباسی   درست: حنفی غزنویان  سنّی حنفی  

سنّی )شافعی/حنفی( +  

 اشعری 

نظامیه   مدارس  خلافت؛  پشتوانه سلجوقیان بزرگ   

 شعائر علوی در عرصه عمومی  آل بویه )غرب ایران/عراق(  شیعه امامی 

های محلی زیدی دولت  طبرستان/دیلمان  زیدی   

فاطمی/نزاری الموت )از اواخر قرن   اسماعیلی 

ق(۵  

سلجوقیان  با  تقابل    

هادیگر جریان  کرّامیّه؛ تصوف خراسانی )قشیری، هجویری؛ سپس   خراسان 

 غزالی( 

 

 ویژگی  دولت نام 

دینی –عمران/حمایت فرهنگی آل بویه  عضدالدوله   

المعالی قابوس شمس  پرور؛ کانون دانش ادب زیاری    

 نفوذ اسماعیلی دربار؛ حامی فرهنگ  سامانی  نصر دوم 

 حامی شعر/تاریخ؛ دربار ادبی  غزنوی  سلطان محمود و مسعود 

دانش   حامی  آموزشی؛–سامان اداری سلجوقی ملکشاه و سنجر   

 

 یادداشت  دوره نام 

 «پدر شعر فارسی» سامانی  رودکی 

درآمد شاهنامه پیش  سامانی  دقیقی  

ملی   حماسه غزنوی  فردوسی   

 دربار غزنه  غزنوی  عنصری، فرخی، منوچهری دامغانی

 شعر حبِسیات  غزنوی )لاهوری(  مسعود سعد سلمان 

ق۶اواخر قرن   سنایی  آغاز جریان عرفانی در شعر فارسی  

های آغازین سده  شهید بلخی  برده در فهرست اولیه شاعرِ نام    

 

 دوره/یادداشت  حوزه  نام 

سیناابن  خراسان / جبال  دربارهای  سلجوقی؛– غزنوی فلسفه/طب   

تحقیق ماللهند«    غزنوی ریاضیات/هندشناسی بیرونی  » 

 هیئت ملکشاهی؛ تقویم جلالی  ریاضی/هیئت عمر خیام 

مسکویه ابن   آل بویه  فلسفه/اخلاق  

نیشابور /بغداد  سلجوقی؛ نظامیه کلام/تصوف/فقه غزالی   

نگاری تاریخ ابوالفضل بیهقی  « اوج نثر  »یتاریخ بیهق  



نگاری تاریخ گردیزی، نرشخی  ای متون محلی/منطقه    

چهارمقاله«ق۶قرن   نقد/فن شاعری  نظامی عروضی  » 

 

 توضیح  مصداق  بعُد

اقتصادی –نظامی زنی، راهبرد ارتش غنایم، مالیات، سکه  فتوحات سبکتگین/محمود؛ لاهور    

فرهنگی – علمی های هند؛ تبادل فکری سنجش دانش/آیین  بیرونی    

 محدود شدن به پنجاب/لاهور در اواخر غزنوی  پس از افولِ خراسانی  تغییر ماهیت 

 

 توضیح  دولت/حضور ناحیه

شرق  شرق/شمال 

 )خراسان/ماوراءالنهر( 

  طاهریان، صفاریان، سامانیان، سلجوقیان شرقی،

ق( ۶خوارزمشاهیان )برآمد اواخر قرن    

–ستون شرقی تمدن ایرانی

 اسلامی 

عراق   سلجوقیان  →آل بویه   غرب ایران/عراق عجم/عرب  قیمومت/پشتیبانی خلافت،   

 بغداد/ری/اصفهان 

های  های کوهستانی/شبکه پناهگاه  زیدی/زیاری/آل بویه آغازین  سواحل خزر 

 محلی

م( ۱۰۷۱ق/۴۶۳سلجوقیان روم )پس از   آناتولی شرقی  پیامد منزلکرت؛ مهاجرت قبایل  

 ترك 

کرمان   ٔ  سلاجقه کرمان  مستقلایالت نیمه    

قاره شبه غزنوی   ماندهجایی مرکزِ باقیجابه  غزنویانِ لاهور، سپس غوریان    

 

هانمونه  عناصر کلیدی  محور   

های مالی/نظامی دیوان   ،وقف   ،اقِطاع نظامی سازوکار حکمرانی   الگوی سلجوقی بر بستر سامانی  

 بغداد، نیشابور، هرات، بلخ  مدارس نظامیه  آموزش/ایدئولوژی 

سرا/رباط کاروان  راه و بازرگانی هاخانواده رباط شریف و هم   

مسجد جامع اصفهان )دوره سلجوقی(،   آجرکاری خراسانی، گنبد دوپوش، چهارایوان  هنر معماری 

های خرقان برج   

  ؛سلجوقی  فامزرین/مینایی  →سفال اپیگرافیک سامانی   هنرهای شیئی 

 فلزکاری خراسانی 

 نیشابور/کاشان؛ برنزهای قلمزده 

زنی شهری سکه   ؛ استانداردکوفی/نسخ اوّلیه کتیبه و سکه  های بخارا/نیشابور/غزنه/لاهور ضرابخانه   

فارسی   دیوانی–نثر ادبی زبان و نثر  نامه بیهقی، بلعمی، سیاست    

 
 

ق  ۶–۲ قرون در ایران هنری–فرهنگی–اجتماعی خلاصه  
 

  زمانی  بازه حکومت 

 ( م/ ق)

کانون  

جغرافی 

 ایی

حاکم/امیر  

 اثرگذار 

مذهبِ  

 دربار 

سیاست/اوضاع  

– اجتماعی

 برجسته فرهنگی

های  شاخص

 هنری/معماری 

یادداشت  

 خطییک

ق /  ۲۵۹–۲۰۵ طاهریان 

 م ۸۷۳–۸۲۰

خراسان  

 )نیشابور( 

طاهر بن  

حسین،  

عبدالله بن  

 طاهر 

سنیّ  

)حنفیِ  

 خراسانی( 

نظم و امنیت  

مرزی، آغاز  

سالاری بومی  دیوان 

 در شرق 

زنی نیشابور؛  سکه 

های  زیرساخت 

آب/قنوات؛ میراث  

 معماری اندكِ مانده 

نخستین  

دولت ایرانیِ  

مستقل  نیمه

 پس از خلافت 



علویانِ  

 طبرستان 

ق /  ۳۱۶–۲۵۰

 م ۹۲۸–۸۶۴

آمل،  

رویان،  

 دیلمان

حسن بن  

زید، ناصر  

 کبیر

  شیعه

 زیدی 

شعائر و اصلاحات  

دینی محلی؛ تکیه 

 کوهستانی   بر شبکه

های محلی؛  سکه 

یادکرد مسجد/مدرسه  

کاری  در متون؛ چوب 

 بومی 

حکومت  

شیعیِ 

ای با  منطقه 

  پشتوانه

 جغرافیایی 

ق /  ۳۹۳–۲۴۷ صفاریان 

 م ۱۰۰۳–۸۶۱

سیستان،  

 خراسان

یعقوب و  

عمرو بن  

 لیث

سنیّ  

 گرا( )عمل 

گری پررنگ؛  نظامی 

ها؛ آغاز  کنترل راه 

 حمایت از فارسی 

رباط/دژهای خشتی؛  

های زرنج؛  سکه 

 نثر/شعر فارسی آغازین 

پل قدرت از  

سیستان به  

خراسان؛ اوج  

 کوتاه 

ق /  ۳۹۵–۲۶۱ سامانیان 

 م ۱۰۰۵–۸۷۴

بخارا،  

د،  سمرقن

 نیشابور 

اسماعیل بن  

احمد، نصر  

 دوم 

سنیّ  

 )حنفی( 

شدن فارسی  دیوانی 

شکوفایی    ؛دری

  و  دانش  بازار؛–شهر

 ترجمه 

آرامگاه اسماعیل  

سامانی؛ سفال  

اپیگرافیک نیشابور؛  

 های منظم سکه 

ستون شرقی  

فرهنگ  

– ایرانی

 اسلامی 

ق /  ۴۳۳–۳۱۶ زیاریان 

 م ۱۰۴۱–۹۲۸

گرگان،  

طبرستان،  

 ری 

مرداویج،  

قابوس بن  

 وشمگیر 

گرایش  

سنیّ/ایرانی 

 منش 

های  احیای آیین 

ایرانی دربار؛ پناه  

 اهل ادب

ها؛  ها/سکهکتیبه

معماری درباری  

 « نامهمحدود؛ »قابوس 

  پیوند حلقه

 و  دیلمیان

 بویهآل 

ق  ۴۴۷–۳۳۴ آلِ بویه 

)در عراق تا  

۴۴۷  / )۹۴۵–

 م۱۰۵۵

فارس،  

کرمان،  

عراق  

عجم/بغدا 

 د

  شیعه عضدالدوله 

  امامی

  سیاستِ)

 ( مدارا

رسمیت شهریِ  

نوروز/مهرگان؛  

تقویت شعائر شیعی  

)عاشورا/غدیر(؛  

 هاکتابخانه 

عمران شیراز/بغداد؛  

های دیوانی؛  کتیبه

 حامیان ادب 

قیمومت بر  

خلافت؛  

الگوی مدارا و  

فرهنگ در 

 غرب ایران 

ق /  ۵۸۲–۳۶۶ غزنویان 

 م ۱۱۸۶–۹۷۷

غزنه،  

خراسان،  

 لاهور

سلطان  

محمود،  

 مسعود 

سنیّ  

 )حنفی( 

های هند  یورش 

)مالی/مشروعیت/ار 

 تش(؛ دربار ادبی 

– منارهای غزنه؛ کاخ

  هایباغ

  بازار؛لشکری /بُست

 مرمر   تراشیسنگ 

پیوند  

ساختاری  

  هند؛–ایران

  و  شعر  حامی

 تاریخ

سلجوقیانِ  

 بزرگ 

ق /  ۵۹۰–۴۲۹

۱۰۳۷–

 م۱۱۹۴

ری،  

اصفهان،  

 مرو، عراق 

طغرل،  

  ارسلان،آلب 

،  ملکشاه

 سنجر 

سنیّ  

)شافعی/ح 

نفی،  

 اشعری( 

اقِطاع؛    ؛هانظامیه 

بازآرایی جهان  

  سنّی؛ شبکه

 بازار /راه

مسجد جامع اصفهانِ  

چهارایوان؛ گنبدهای  

دوپوش؛ رباط شریف؛  

های خرقان؛ سفال  برج 

فام  مینایی/زرین

 )اواخر( 

اوج زبان آجر  

و هندسه؛  

  دانش–دولت

 پیوسته همبه

 سلاجقه

   کرمان 

ق /  ۵۸۳–۴۳۳

۱۰۴۲–

 م۱۱۸۷

قاورت،   کرمان 

 شاه ارسلان 

مدیریت ایالتی و   سنیّ

های  بازرگانی راه 

 جنوبی 

ها؛  کاروانسراها/قلعه

 سفال و نساجی محلی

  نمونه

  داریایالت 

  در  سلجوقی

 جنوب 

  ق۶  قرن  میانه اتابکان  

 بعد  به

تبریز،  

 فارس، لُر 

ایلدگز، سعد  

 بن زنگی

سنیّ  

 )مداراگر( 

تداوم آموزش/وقف؛  

پیدایش حامیان  

 محلی هنر

مدرسه/پل/کاروانسرا؛  

 های گچیمحراب 

گذار از  

مرکزیتِ  

سلجوقی به  

 ای منطقه 



  خوارزم

 شاهیان 

ق /  ۶اواخر قرن  

– ها۱۱۶۰

 ها۱۲۰۰

خوارزم،  

خراسان  

 شرقی

تکیش،  

علاءالدین  

 محمد 

– تمرکز دیوانی سنیّ

  جذب  نظامی؛

 خراسان   نخبگان

زنی گسترده؛  سکه 

بناهای درباریِ  

 مرو/خوارزم 

نیروی نوظهور  

پایان قرن  

  ق؛ زمینه۶

 ق ۷  قرون

 
 

  : تفکر و هنر اسلامی  نتیجه -4-2

با او    آرامش  او که  به  تسلیم  یعنی  ثانوی  و در معنای  ، انجام تکالیفآسوده و آرام بودن  اش یعنی  اولیه  معنای  اسلام به  واژه

دیدگاه  .  است  در راه نیکوکاری  کوششآن    معنای  . پس، فلاح، سلامتصلح  یعنی  کلمه  این  اسم  . معنایآید  وجود می  به

 . شده است تلطیف السیمئ با رویکرد ر انتزاع نیز گاهی به خدا متمرکز شده و معهذا گرایش بر روی اسلام اساساً

نشان   »لله البقاء«، در عبارت . اولین دانست مرتبط  اسلامی کاریزینت به حق توان به را می اسلامی دو موضوع تفکر اولیه

ذره    . موضوع دوم بهکند   می  هر چیز را جاودانه  که  و تنها خداست  است  خدا باقی  فقط  که  معنی  این  . بهداده شده است

از ترکیبات گوناگون واحدهای  تمامی  . یعنیمعروف شده است  گرایی   از یکدیگر متمایز می   شده که  برابر تشکیل   جهان 

 . گردند

 هنر در ادوار بعدی   و غیر مقدس بود. این  و دنیوی  آشکارا کافرانه  را جستجو کردند که  امویان هنری  حکومتبا این وجود  

آمیز   ظلمت  کنار عصبیت-را در  شدن هنر عصر اموی  دنیوی  ازعلل  بورکهارت یکی  . درآمد  صورت خفی  به  جلی  از حالت

  هایگرایش  داند که از جهان اسلام می  هاییدر بخش  وجود نا مسلمانان یا نو مسلمانان ظاهری-نبوی   و گریز از سنت  قومی

و    سیاست  از عرصه  معنوی  نیروهای  کناره گیری  موجب   شدن سیاست  دنیوی.  را در دربار امویان ظاهر ساختند  هلنیستی

  و برخی میان فلاسفه شد. در این ، دانستند می ظلمه اهل سیاستمداران را اغلب که مؤمن میان امت  به دینی انتقال تعالیم

 شعر و حکمت  ندیدند و چونان ارسطو و افلاطون بیشتر به   تامل  هنرمندان را شایسته   کار یدی  ،متاثر از تفکر یونانی  متکلمین 

و    زیبا و فنون جمیل   و هنرهای  مستظرفه   صنایع  شعر بود تا فلسفه   فلسفه  هنر آنان نیز در واقع   نظر کردند و فلسفه   شعری 

 . زده ماند  یونانی  و بیش شعر ارسطو بود و کم فن ترجمه  نیز بیشتر فلسفه این

هنر    این  به  وحدانی  و صورتی  است   تاثیر گذاشته  در تمدن اسلامی  رایج   شئون و صور هنری   بر کل  و عقاید اسلامی  تعالیم

در   آثار هنری   همه  بر کنار دارند. بنابراین  متجلی  حقیقت  اند خود را از این   توانسته   نیز نمی  باطل  هنرهای  داده و حتی

  و سنن   شده تا اختلافات و تعلقات نژادی  باعث  اشتراك در دین  مهر اسلام خورده اند. همچنانکه  نحوی  به  تمدن اسلامی

  را بپذیرند. وجود زبان دینی  دینی  صبغه  قرار گیرد و همه  و معنوی  و تعلقات دینی  علایق  در ذیل  اقوام مختلف  باستانی

 . داده است امر قوت می این مشترك نیز به

  بین که و تباینی است را بر داشته  و هنرغیر دینی هنر دینی  تباین آمده که تا آنجا پیش  در هنر اسلامی وحدت دینی غلبه

محسوس و  از طبیعت  . دوریاست رفته  در اینجا از بین  ،شود وضوح مشاهده می به هنر مقدس و غیر مقدس در مسیحیت 

  آید.   می  چشم  وضوح به   و گره ها به  و خطایی  و اسلیمی  نباتی  از اشکال هندسی  آن با صور تمثیلی  ورای  جهانی  به   رفتن

با دیگر عناصر از   تزئیناتی . وجود چنیندر نقوش افزوده است ماوراء طبیعی حالت بر این وجود مرغان و حیوانات اساطیری

  اسلامی   قصص  از صور خیالی  گاهی  ممیزه در حقیقت  این  بخشد.   می  هنر اسلامی  به  روحانی  فضایی  و صورت،  نور و حجم

در آغاز در    در قلمرو هنر اسلامی  ،کنند  و آدم می  و آدم و مبدا عالم  عالم  وصف  صور که   کند. این  پیدا می  نقوش تسری   به

از شاعران انگاشتند. بدینسان    پیامبر را شاعری  قرآن را در زمره اشعار و  مشرکین  و حتی  شعر و حکایات جلوه گر شده است

  خیالی  هایدر صورت   که  و نگاری  در نقش  . هنرمندان اسلامیاشیاء و امور است  باطن  سیر از ظاهر به  روح هنر اسلامی

موجودات   هنرمند همه  معنی  نمایند. بدین  را می  و جمال و جلال الهی  بینند، هر کدام جلوه حسن  کثرت می  ازعالم  خویش

 بیند   از اسماء الله می را چون مظهری 

 

 »بنماید و جلالی و جمالی مرا در نظر آید حسنی که و نگاری نقش هر«

 



از    و هر موجودی   و هر ذره ای  مقدس نقاش ازلی  فیض  و حاصل  است  جلوه و مشکات انوار الهی  ن در تفکر اسلامیجها

اسماء و    انسان مظهر جمیع   و در میان موجودات،  است  اسماء الهیه  از  مظهر اسمی  و نگاری   موجودات جهان و هر نقش

 .است صفات و گزیده عالم

 

  گذرد تا به از توحید. زیرا هنرمند مسلمان از کثرات می عبارت است ، کرد باید بدان توجه  که  در هنر اسلامی اساسی نکته

  نقوش در یک   و وحدت این  استفاده از نقوش انسانی  و کمترین  و خطایی  و اسلیمی  آید. انتخاب نقوش هندسی  وحدت نایل

  می   وحدت در کثرت و کثرت در وحدت را نمایش  بارزی  نحو  به  که  هندسی  هایطرح  . اساس است  بر این  تاکیدی  ، نقطه 

  ثبات را در تغییر نشان می  شوند،که دورمی دارند،آن قدر از طبیعت  گیاهی ظاهری نقش که دهد، همراه با نقوش اسلیمی 

 توحید دارد. عالم رجوع به نمایند که را ابداع می خاصی معنوی دهند و فضای

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

. در    است  و عمدی  ، سازمان یافتهمطرح بوده  مذهبی   بنایی  ، در هر جا کهدر هنر صدر اسلام سازی  اجتناب از شبیه   در هر حال

مورد استفاده قرار    عملاً  که   است  هایی   شکل  به   منتسب   نبود که   نمادین  از معانی   رویگردانی   معنای   به   رویگردانی  این  کهحالی 

واجد آن    تا آن موقع  اطلاق شد که  پیشین  هنری  جدید اخذ شده از زبان های   های  شکل   به  نمادین  معنای   . حتیاند  گرفته 

خاص سر و کار پیدا    شوند با روشی   کار مشغول می  به   صنعتگران و هنرمندان اسلامی   وقتی .  شدند  نمی  دانسته   نمادین  معانی 

 دهند.  می دینی روحانیتی  کار کنند و به  می

 


